
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Oeuvre 
Anandajay 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Der Hintergrund seiner Musik und Mantras 
& 

seine Bücher 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Verfasserhinweis 
Titel: Oeuvre Anandajay  
Untertitel: Der Hintergrund seiner Musik und Mantras & seine Bücher 
 
Copyright © 2026: Anandajay (Cor Thelen) 
 
Titelbild: Raimond Klavins, Unsplash 
Illustrationen: Willemien Min 
Zusammengestellt von: Mithah 
Übersetzung: Renate Irion 
 
ISBN: 9789465383200 
 
Der Inhalt dieses Buches kann unter Angabe der Quelle und des Buchtitels für den 
persönlichen Gebrauch frei verwendet werden. Kein Teil dieser Publikation darf ohne 
vorherige schriftliche Genehmigung von Anandajay für kommerzielle Zwecke 
vervielfältigt, in einem automatisierten Datenbestand gespeichert oder in irgendeiner 
Form oder auf irgendeine Weise, sei es elektronisch, mechanisch, durch Fotokopie, 
Aufnahme oder auf andere Weise, veröffentlicht werden. 



 

 

Inhalt 
 
 

Inhalt .................................................................................................................................................... 11 
Über das Buch .................................................................................................................................... 11 

Musik von Anandajay .......................................................................................... 12 

Mantra-Yoga ..................................................................................................................... 13 
1.   Celebrations Albums:  35 befreiende Mantras ............................................................ 15 

Celebrations of Grounding – Mantras für das Muladhara-Chakra ............................................ 16 
Track 1: Sat-Ananda Chanting – Trinke aus der Quelle der glückseligen Liebe ................... 17 
Track 2: Surya Mantra – Das Erwachen zu den zwölf Aspekten der Seele ......................... 19 
Track 3: Sarvamangalam Mantra – Die Erde und die Schöpfung mit Respekt ehren .......... 21 
Track 4: Moola Mantra – Deine Essenz als Quelle der spirituellen Inspiration zulassen ... 23 
Track 5: Shiva Embrace song – Deine Anwesenheit bekräftigen ............................................. 25 

Celebrations of Being – Mantras für das Svadhisthana-Chakra ................................................. 26 
Track 1: I’m Longing to Be – Das Heimweh, um mit deinem Wesen zusammen zu sein ... 27 
Track 2: Hymn of Gratefulness – Dankbarkeit für dein beseeltes Leben ausdrücken ........... 28 
Track 3: I am within the Light of Being – Deinem inneren Seinslicht Raum geben ................ 31 
Track 4: Being Mantra – Erfahre deine innere Tiefe ................................................................ 33 
Track 5: Shiva-Shakti Embrace Song – Das spirituelle Zusammensein feiern ........................ 34 

Celebrations of Living – Mantras für das Manipura-Chakra ...................................................... 35 
Track 1: Aum Namah Shivaya Mantra – Brunnen des allumfassenden Wohlbefindens ..... 36 
Track 2: Mangalam Vishnu Mantra – Die schützende Kraft des Lebens .............................. 37 
Track 3: Guru Brahma Mantra – Ode an die Ganzheit die du bist ......................................... 39 
Track 4: Bhaje Bhaje Mantra – Die Dankbarkeit für deinen inneren Wert ........................... 40 
Track 5: Sri Ram Embrace Song - Spirituelle Freude und Kraft erfahren .............................. 42 

Celebrations of Love – Mantras für das Anahata-Chakra ........................................................... 43 
Track 1: Aum Purnam Mantra – Die allumfassende Vollkommenheit des Seins ehren ..... 44 
Track 2: Brahma Mantra – Dich dem Allumfassenden des Wesentlichen widmen ............ 45 
Track 3: Hari-Bhole Mantra – Beugen vor dem Seinsbrunnen der glückseligen Liebe ....... 46 
Track 4: Govinda Mantra – Das alles und jedes anziehende Wesentliche ............................. 47 
Track 5: Sat-Ananda Embrace Song – Zum Wesen herunterkommen .................................... 48 

Celebrations of Joy – Mantras für das Vishuddhi-Chakra .......................................................... 49 
Track 1: Govinda Jaya Mantra – Die alles anziehende Essenz ................................................ 50 
Track 2: Sri Ananda Mantra – Quelle glückseliger Segnungen des Herzens ........................ 51 
Track 3: Hirdaya Mantra – Quelle der gesegneten und freudigen Liebe .............................. 54 
Track 4: Sarvashanti-Mantra – Umfassender Frieden für alles und jeden ............................. 56 
Track 5: Surya Embrace Song – Verfeinertes Erfahren deiner Seele ....................................... 58 



 

 

Celebrations of Light – Mantras für das Ajna-Chakra ................................................................. 59 
Track 1: Maha Mantra – Der anziehendste innerste Wert in dir selbst ................................ 60 
Track 2: Gayatri Mantra  – Hymne an das universelle, kosmische Licht .............................. 61 
Track 3: Aum Mani Padme Hum Mantra – Das Juwel in deinem Herzen, deine Seele ........ 62 
Track 4: Aum Namo Bhagavate Mantra – Das Wesentliche in allem Leben .......................... 65 
Track 5: Samadhi Embrace Song – Ehrung deiner spirituellsten Erfahrung ........................... 66 

Celebrations of Peace – Mantras für das Sahasrara-Chakra ........................................................ 67 
Track 1: Hamsa Mantra – Das lebende Jetzt zulassen ............................................................. 68 
Track 2: Aum Namo Narayanaya Mantra – Beseelter Frieden für die Welt .......................... 69 
Track 3: Tattvamasi Mantra – Das was du wesentlich bist, liebhaben ................................... 70 
Track 4: Radheshyam Mantra – Den spirituellen Wert von Beziehungen ehren .................. 71 
Track 5: Shanti Embrace Song – In Frieden baden .................................................................... 72 

2.   Meditations-Alben:  33 kontemplative Mantras .......................................................... 74 
Sacred Sounds Musikmeditationen ................................................................................................. 75 
Mantra-Meditations – Sacred Sounds part 1 ................................................................................. 76 

Wie benutzt man die Mantra-Meditationen? .......................................................................... 76 
Track 1: Aum Shanti Aum Mantra Meditation – Vom Frieden genährt werden .................... 78 
Track 2: Sat Cit Ananda Mantra Meditation – Den Reichtum des „Seins“ einladen ............ 80 
Track 3: Amen – Aufmerksamkeit-Mitgefühl-Einfachheit-Nächstenliebe .......................... 81 
Track 4: Aum Mani Padme Hum Mantra Meditation – Lass dein Wesen erblühen ................ 82 
Track 5: Being Mantra Meditation – Im immerwährenden Jetzt sein ...................................... 84 
Track 6: Kyrie Eleison Mantra Meditation – Liebe und Geborgenheit einladen ..................... 86 

Meditative Adoration Mantras – Sacred Sounds part 2 ............................................................... 88 
Verwendung von meditativen Hymnen ................................................................................... 88 
Track 1: Hamsa Adoration Mantra – Entkleide dich für deine wahre Natur ........................ 89 
Track 2: Hari-Bhole Adoration Mantra – Freude an der Erneuerung ...................................... 90 
Track 3: Guru Brahma Adoration Mantra – Alle Grenzen verschwimmen lassen ................. 91 
Track 4: Radheshyam Adoration Mantra – Deine Liebe besingen ............................................ 92 
Track 5: Hare Krishna Adoration Mantra – Die Ganzheit des Lebens .................................... 93 
Track 6: Narayanaya Adoration Mantra – Den inneren Frieden ehren ................................... 94 
Track 7: Sri Ananda Adoration Mantra – Das innere Glück ehren ......................................... 95 
Track 8: Shanti Adoration Mantra – Frieden lieben ................................................................... 96 

Devotional Recitations – Sacred Sounds part 3 ............................................................................ 97 
Die Verwendung von hingebungsvollen Rezitationen .......................................................... 97 
Track 1: Surya Devotional Recitation – Den Reichtum deiner Seele kräftigen ........................ 98 
Track 2: Brahma Devotional Recitation - Das Universum umarmen ....................................... 100 
Track 3: Gayatri Devotional Recitation - Dich vom Licht reinigen lassen .............................. 101 
Track 4: Vishnu Devotional Recitation - Dich der Transparenz öffnen ................................. 103 
Track 5: Shiva Devotional Recitation  - Die Freiheit der Erneuerung zelebrieren ................ 105 
Track 6: Gurudev Devotional Recitation - Wesentliche Begleitung annehmen ....................... 106 



 

 

Track 7: Shanti Mangalam Devotional Recitation - Frieden für alle .......................................... 108 
Track 8: Aum Mani Padme Hum  Devotional Recitation - Der Nektar deines Herzens ........ 109 

Meditation Prayers – Sacred Sounds part 4 ................................................................................. 110 
Verwendung der Meditationsgebete ....................................................................................... 110 
Track 1: Prakash-Padma-Sat-Devaya Meditation Prayer ............................................................. 112 
Track 2: Aum-Aim-Hreem-Shreem Meditation Prayer ................................................................. 114 
Track 3: Aum Mani Padme Hum Meditation Prayer ................................................................... 116 
Track 4: Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah Meditation Prayer ................................................. 118 
Track 5: Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum Meditation Prayer ........................................................ 120 
Track 6: In Nomime Patris et Filii et Spiritus Sancti, Amen Meditation Prayer ........................... 123 

Meditation Puja & Prayer Songs – Sacred Sounds part 5 .......................................................... 127 
Track 1: Dhyana Puja – Die vier Lichter deines Seins ehren ................................................ 128 
Track 2: AUM Meditation Prayer Song – Für Einssein ............................................................ 132 
Track 3: Shanti Meditation Prayer Song – Für Frieden .............................................................. 133 
Track 4: Sarvamangalam Meditation Prayer Song – Für Ganzheit ............................................ 134 
Track 5: Ananda Meditation Prayer Song – Für Liebe ............................................................... 136 

3.   Puja Albums:  12 Mantra-Gebete & 2 Chakra-öffnende Mantras ............................. 138 
Mantra-Gebete ................................................................................................................................. 139 
Yoga & Aum Adhara Puja – Pujas für das Muladhara-Chakra (unterstützend) .................... 140 

Track 1: Yoga Puja – Gebet zu den sieben wichtigsten Eingängen des Ein-Seins ........... 140 
Track 2: Aum Adhara Puja – Dankgebet an den wesentlichen Ursprung von Allem ...... 142 

Shiva-Shakti & Jivatman Puja – Pujas für das Svadhisthana-Chakra (zurückverbindend) ... 143 
Track 1: Shiva-Shakti Puja – Gebet zum universellen Vater und zur göttlichen Mutter .. 143 
Track 2: Jivatman Puja – Gebet zur Ehre deiner Seele .......................................................... 145 

Kosha & Kriya Puja – Pujas für das Manipura-Chakra (neuordnend) .................................... 147 
Track 1: Kosha Puja – Gebet zu den fünf Manteln der Seele ............................................... 147 
Track 2: Kriya Puja – Gebet zu den zehn wertgebenden Lebensqualitäten ....................... 149 

Surya & Cittayam Puja – Pujas für das Anahata-Chakra (inspirierend) .................................. 151 
Track 1: Surya Puja – Dankgebet an die zwölf Qualitäten deiner Seele ............................. 151 
Track 2: Cittayam Puja – Dankgebet für deine Geburt und deiner Seele ........................... 155 

Sravana & Pranidhana Puja – Pujas für das Vishuddhi-Chakra (reinigend) ........................... 157 
Track 1: Sravana Puja – Dankgebet für spirituelles Erwachen ............................................ 157 
Track 2: Pranidhana Puja – Dankgebet für andächtige Hingabe .......................................... 158 

Mahadevata & Chakra Puja – Pujas für das Ajna-Chakra (ausweitend) .................................. 159 
Track 1: Mahadevata Puja – Dankgebet für die vier Lichter der Schöpfung ...................... 159 
Track 2: Chakra puja – Dankgebet an die sieben Ebenen deines Daseins ........................ 162 

Anandajayah Sat-Ananda – Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-Chakras (befreiend) ...... 164 
Anandajayah Darshan – Mantra zur Harmonisierung der 7 Chakren (harmonisierend) ..... 167 

 
 



 

 

4.   Surya Namaskar Album:  3 Surya-Rituale 1 -Pranayama & 1 -Puja Mantra ............. 168 
Surya, deine innere Sonne .............................................................................................................. 169 
Surya Namaskar Mantra – Hommage an die innere Sonne, deine Seele ................................ 170 

Track 1-3: Surya Namaskar-Mantra - Ode an deine Seele ...................................................... 171 
Track 4: Surya Prabhana Pranayama Mantra - Der leuchtende Sonnenatem ........................ 174 
Track 5: Surya Puja – Dankgebet an die zwölf Qualitäten deiner Seele ............................. 178 

5.   Sri Ananda Rasa Album:  Sri Ananda Arati & Sacred Dance Mantra ....................... 182 
„Sri Ananda Rasa“ Sacred Dance Mantra .................................................................................... 184 

Track 1: Sri Ananda arati – Dein Inneres lieben .................................................................... 184 
Track 2: Sri Ananda Rasa Mantra - Die glückseligen Segnungen des Herzens .................. 185 

6.   Chakra Resonance Alben:  14 Chakra-Energie-verstärkende Ragas ........................ 188 
Chakra Resonance Ragas ................................................................................................................ 189 
Resonances of Grounding – Ragas für das Muladhara-Chakra – das Wurzelchakra ............ 190 

Das Wurzelchakra ..................................................................................................................... 190 
Track 1: Tanpura male in A-low .................................................................................................. 190 
Track 2: Tanpura male 5-string in F# .......................................................................................... 190 

Resonances of Being – Ragas für das Svadhisthana-Chakra – das Sakralchakra ................... 191 
Das Sakralchakra ....................................................................................................................... 191 
Track 1: Tanpura male & female duet in A-low ........................................................................... 191 
Track 2: Nadatarangini duet en E ................................................................................................ 191 

Resonances of Living – Ragas für das Manipura-Chakra – das Magenchakra ....................... 192 
Das Magenchakra ...................................................................................................................... 192 
Track 1: Tanpura male & shruti in B .......................................................................................... 192 
Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in C# ...................................................... 192 

Resonances of Love – Ragas für das Anahata-Chakra – das Herzchakra .............................. 193 
Das Herzchakra ......................................................................................................................... 193 
Track 1: Tanpura male 5-string & swaramandala in F# .............................................................. 193 
Track 2: Tanpura male & female & shruti in D ......................................................................... 193 

Resonances of Joy – Ragas für das Vishuddhi-Chakra – das Kehlkopfchakra ...................... 194 
Das Kehlkopfchakra ................................................................................................................. 194 
Track 1: Tanpura female & shruti in G ....................................................................................... 194 
Track 2: Nadatarangini solo in E ................................................................................................. 194 

Resonances of Light – Ragas für das Ajna-Chakra – das Stirnchakra ..................................... 195 
Das Stirnchakra ......................................................................................................................... 195 
Track 1: Tanpura male & female duet & shruti in B ................................................................... 195 
Track 2: Tanpura male 5-string in C# .......................................................................................... 195 

Resonances of Peace – Ragas für das Sahasrara-Chakra – das Kronenchakra ...................... 196 
Das Kronenchakra .................................................................................................................... 196 
Track 1: Tanpura male & swaramandala in C# ........................................................................... 196 
Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in F# ...................................................... 196 



 

 

Anandajays Bücher ............................................................................................. 198 

1.   Deutschsprachiges Buch ........................................................................................... 199 
Erwachendes Bewusst-Sein - Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga .......................................... 200 

2.   Niederländischsprachige Bücher – Gebundene Ausgaben und E-Books ............... 204 
Bezieling door Inzicht – 200 levensthema’s voor innerlijke groei ........................................... 204 
Yoga beleven en geven vanuit zijn Spirituele Diepgang ............................................................ 204 
Zegeningen van het Hart – 365 spreuken voor dag en nacht ................................................... 204 
Ontdek de helende kracht van  Meditatie – Thuiskomen in je Zelf deel 1 ............................ 205 
Vrede van lichaam tot ziel door  Meditatie – Thuiskomen in je Zelf deel 2 .......................... 205 
Surya Namaskar – Ode aan je Innerlijke Zon, je Ziel ................................................................ 205 
Arbeitsbücher und E-Books „Ontmoet je Essentie“ ................................................................. 206 

Spirituele Ontwikkeling – Ontmoet je Essentie deel 1 ....................................................... 206 
Spirituele Leefwijze – Ontmoet je Essentie deel 2 ............................................................... 206 
Spirituele Vrijheid – Ontmoet je Essentie deel 3 ................................................................. 206 
E-Book-Reihe „Ontmoet je Essentie“ – 21 Lebensthemen .............................................. 207 

Puja-Bücher & E-Book-Reihe ....................................................................................................... 208 
Physische zweiteilige Ausgabe „Mantra’s en hun devotionele gebaren“ .......................... 208 
E-Book-Reihe „Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren“ ...................................... 209 

De ‚Sri Ananda Rasa‘ Sacrale Dans – Dansen vanuit Innerlijk Geluk .................................... 209 
3.   Zuvor veröffentlichte Bücher ..................................................................................... 210 

Hatha yoga  – Praktisch beginnen ................................................................................................. 210 
Als de bloem zich opent ................................................................................................................. 210 
Het hart van yoga – Een meditatieve vertaling van de yoga sutra’s ........................................ 210 
Jnana yoga – De kracht van ontwakend bewustzijn ................................................................... 210 
Ontmoetingen met Anandajay ....................................................................................................... 211 
Yoga filosofie in ervaarbare eenvoud ........................................................................................... 211 
Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving .............................................................................. 211 
Leven in openheid ........................................................................................................................... 211 
Leven in het licht ............................................................................................................................. 211 

Anhang ................................................................................................................ 212 

Anhang I – Hintergründe ............................................................................................... 213 
Eine Botschaft des Friedens .......................................................................................................... 214 

Zwölf Light of Being Teachings (Arbeitsformen) ............................................................... 215 
Die kraniosakrale Basis der zwölf Arbeitsformen ................................................................ 216 
1.   LightMessenger – Einsicht ................................................................................................ 218 
2.   Light of Being-Meditation – Beseelung .......................................................................... 219 
3.   ShantiYoga – Anwesenheit ............................................................................................... 220 
4.   PeaceBreathing – Raum ..................................................................................................... 221 



 

 

5.   MantraPrayers – Hingabe .................................................................................................. 222 
6.   HeartSinging – Freiheit ...................................................................................................... 223 
7.   LovesharingTantra – Liebe ............................................................................................... 224 
8.   ChakraHealing – Kraft ....................................................................................................... 225 
9.   KoshaMassage – Bewusstsein ........................................................................................... 226 
10. AuraAwakening – Intuition ............................................................................................... 227 
11. SacredDance – Vertrauen .................................................................................................. 228 
12. SoulGuidance – Verlangen ................................................................................................ 229 

Die vier Hauptpunkte von Anandajays „Friedensarbeit“ ......................................................... 230 
Light of Being-Jnana – Erwachen und Leben: Einsicht als Weg zur Befreiung ............. 231 
Light of Being-Meditation – Ganzheit und Stille: Meditation als Mittel zur 
Neuausrichtung .......................................................................................................................... 233 
Light of Being-Yoga – Liebe und Kraft: Yoga als Lebensweise ........................................ 237 
Light of Being-Tantra – Beziehung und Aura: Tantra als Begegnungsweise .................. 240 

Anhang II – The Light of Being ..................................................................................... 244 
Über Anandajay ............................................................................................................................... 246 
Über The Light of Being ................................................................................................................ 247 
Über Anandajay Teachings ............................................................................................................ 247 
Die Vignette von „The Light of Being“ ....................................................................................... 249 

 
 
 



 

 9 

 
 

Ich möchte dich erfahren lassen,  
wie friedvoll das Leben sein kann,  

wenn du in Verbindung mit deiner Lebensquelle,  
mit deinem „Da-Sein“,  

mit dem „Licht deines Seins“ lebst.  
Frieden entsteht,  

wenn du die Werte deiner Authentizität respektierst  
und in Übereinstimmung mit ihnen handelst,  

sodass nur wenige Reibungen und Diskrepanzen  
in dir selbst übrig bleiben. 

 
Aus diesem inneren Frieden  

und dem Licht, das er dir schenkt,  
wirst du die überschwängliche Vielfalt des Lebens umarmen  

und dich mit ihr auf dem immer neuen  
und damit ständigen Strom der Schöpfung bewegen.  

So entsteht eine erhellende Weite,  
die sowohl deine spirituelle Beseelung  
als auch deine menschliche Identität  

befreit. 
  



 

 10 

 

 
 

 
 

 
  



 

 11 

 
 
 
 
 

Über das Buch 

Alle Informationen über die Musik (die Mantra-Texte, ihre Bedeutung und die heilende 
Wirkung der Musik) stammen aus Anandajays Büchern und anderen Veröffentlichungen. 
Alle Informationen in diesem Buch finden sich auch auf der Website (bei jedem Album): 
www.anandajay.org/de/albums 

Anandajay hat die Musik veröffentlicht, um eine offene, meditative Atmosphäre 
anzubieten und als musikalische Begleitung für verschiedene Übungen, die er entwickelt 
hat. Die Gesten für die MantaPrayers und die Surya-Übungen sind ebenfalls beschrieben 
und illustriert, sodass man die Übungen mitmachen kann. 

Das ursprünglich auf Niederländisch erschienene Buch wurde von Anandajays Schülern 
übersetzt, damit die Hintergründe zu Anandajays Mantras, Pujas und Ragas sowie die 
dazugehörigen Übungen einem breiteren Publikum zugänglich sind. 

Alle Musikalben können online gestreamt oder gekauft werden über Musikplattformen 
wie Spotify, Bandcamp, Apple Music/iTunes, YouTube Music und Amazon. 

Im zweiten Teil dieses Buches findest du Information über das Buch „Erwachendes 
Bewusst-Sein – Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga“, die deutsche Übersetzung von 
Anandajays Buch „Jnana Yoga: De kracht van ontwakend bewustzijn“. Alle anderen 
Bücher von Anandajay sind auf Niederländisch geschrieben und wurden als Übersicht 
dem zweiten Teil hinzugefügt. 

Im Anhang findest du schließlich den spirituellen Hintergrund und die Reichweite von 
Anandajays Friedensarbeit und die zwölf von ihm entwickelten Light of Being- 
Teachings – Arbeitsformen in den Bereichen Einsicht und Meditation, Yoga und 
Atemerfahrung, Mantra und Mantragebete, Heilung und Massage, Tantra und Aura-
Erfahrung, Seelenbegleitung und Sakraler Tanz. 

Diese Arbeitsformen werden in der School of Spiritual Awareness von den Light of 
Being-Teachers unterrichtet, in verschiedenen Kursen, in Retreats und auch in der 
dreijährigen Ausbildung zum meditativen Yoga Lehrer/in. 
Für mehr Information hierüber siehe www.lightofbeing.de 

 
 
 
 
 
 



 

 12 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Musik von Anandajay 

 
  



 

 13 

Mantra-Yoga 
Mantra Yoga, auch Nada Yoga genannt, ist das Erreichen von Harmonie mit sich selbst 
(Yoga) durch Hören, inneres Wiederholen oder Singen von Klängen (Nada) oder 
bedeutungsvollen Lauten (Mantras). Das Singen von Mantras wird auch als Chanten oder 
Kirtan bezeichnet. Beim Kirtan wird das oft einfache Mantra meist in Form von Frage 
und Antwort gesungen, wobei sich das Tempo oft steigert. Zum Mantra-Yoga gehört 
auch das Rezitieren, bei dem es jedoch keine oder nur wenig musikalische Begleitung gibt 
und die Worte wie bei Gedichten, Gebeten oder auch Büchern relativ monoton gesungen 
werden, was stark an ein Vortragen erinnert. 

Das Wort Mantra leitet sich vom Sanskrit-Wort manas ab, das „der Gedanke“ oder auf 
Deutsch „Geist“ bedeutet, und der Endung -tra, die anzeigt, dass etwas als Mittel 
verwendet wird. Ein Mantra ist ein Mittel, um dem Geist wieder Raum, Ruhe und 
Offenheit zu geben, sodass Gefühle des Friedens und der Begegnung entstehen können, 
die innere Konflikte beenden und Vertrauen in das Leben und den Wert der eigenen 
Existenz geben. Obwohl Mantras mit dem Hinduismus oder Buddhismus in Verbindung 
gebracht werden, sind sie auch im Christentum und Islam bekannt. Für Anandajay sind 
sie jedoch menschliche Werte der Beseelung und Authentizität. Das Wiederholen von 
Mantras hilft dem Geist, leichter mit dieser Qualität in Kontakt zu kommen, sodass sie 
länger präsent ist und tiefer erfahren werden kann. 

Die Mantras von Anandajay sind also eine musikalische Form der bewussten 
Aufmerksamkeit auf universelle oder menschliche Werte, die bereits in uns vorhanden 
sind. Man kann dies wünschen, um sich dieser Werte wieder tief zu erinnern, sie 
besonders hervorzuheben, zu feiern, zu ehren oder mit ihnen als Meditation in sein 
Inneres hinabzusteigen. Die Sprache ist, abgesehen von einigen englischen Mantras, 
immer Sanskrit, da die Klänge der Worte spezifische energetische Schwingungen 
erzeugen, die perfekt mit der spirituellen Bedeutung der Worte übereinstimmen. 

Von den ersten Klängen bis zum langsamen Ausklingen der Musik am Ende wird der 
Zuhörer auf sanfte und subtile Weise zu den Werten des Mantras geführt. Die 
Instrumente und die Struktur der musikalischen Begleitung werden bewusst eingesetzt, 
um tiefere Ebenen des Themas anzusprechen. So wird es dem Zuhörer leicht gemacht, 
Schritt für Schritt in diese Erfahrungswelt einzutauchen. Kein Ton ist zufällig, jede 
zusätzliche Stimme gehört zu einer anderen Tiefenebene, die das Mantra ansprechen 
möchte. All dies dient dazu, den spirituellen Wert des Mantras zu unterstützen und eine 
eventuelle Verhärtung oder Verschlossenheit gegenüber diesem Wert liebevoll 
aufzulösen. Nimm dir also die Zeit, die Ruhe und die Offenheit, die Mantras als geführte 
Meditationen auf dich wirken zu lassen und sie etwas mit deinem „state of being“ machen 
zu lassen. Wenn der Wert des Mantras deine innere Anwesenheit berührt, kann es 
passend sein, das Mantra innerlich mitzusingen, und wenn es dich auf eine eher 
emotionale Weise berührt, kann es sich gut anfühlen, das Mantra sanft oder andächtig 
mitzusingen. Was auch immer das Mantra mit dir macht, das Ziel eines Mantras ist 
immer, in dir wieder Raum zu schaffen für die Gefühlsebenen der tiefen menschlichen 
und spirituellen Bedeutung deiner Existenz, damit du wieder verbunden wirst mit dem 
Wert und dem Glück des Lebens, das du bist, das wir alle sind, dass das Leben ist. 



 

 14 

 
 
 
 



 

 15 

 
 
 
 
 
 

1.   Celebrations Albums: 
 

35 befreiende Mantras 

 

1. Celebrations of Grounding: 
Mantras für das Muladhara-Chakra 

2. Celebrations of Being: 
Mantras für das Svadhisthana-Chakra 

3. Celebrations of Living:  
Mantras für das Manipura-Chakra 

4. Celebrations of Love:  
Mantras für das Anahata-Chakra 

5. Celebrations of Joy:  
Mantras für das Vishuddhi-Chakra 

6. Celebrations of Light:  
Mantras für das Ajna-Chakra 

7. Celebrations of Peace:  
Mantras für das Sahasrara-Chakra 

 
  



 

 16 

Celebrations of Grounding 
– Mantras für das Muladhara-Chakra 
Fünf stabilisierende Mantras für spirituelle 
Getragenheit, Inspiration und Dankbarkeit, das 
Annehmen deiner Menschwerdung und spirituelle 
Erdung.  
 
1. Sat-Ananda chanting Mantra 
2. Surya Mantra 
3. Sarvamangalam Mantra 
4. Moola Mantra 
5. Shiva Embrace Song 

 
Diese stabilisierenden Mantras öffnen dich für deine tiefe Sehnsucht nach Stille, Erdung 
und Einfachheit. Das Sat-Ananda-Mantra bezieht sich auf dein „Da-Sein“ (Sat) und den 
immensen Wert deiner Seele (Ananda). Das gemeinsame Singen des Mantras lässt dich 
dabei Mensch unter Menschen sein, es stärkt das Zusammensein und das Gleichsein. 

Das folgende Surya-Mantra knüpft daran an und lädt dich dazu ein, 12 wesentliche Werte 
deiner Seele zu erfahren und zu ehren, damit du noch mehr in Kontakt mit deinem 
inneren Selbst kommst. 

Mit dem Sarvamangalam-Mantra dankst und ehrst du 27 wesentliche Werte der Schöpfung. 
Damit bekräftigst du deinen Respekt für deine Existenz, für die Erde und für den 
gesamten Kosmos. Das Surya- und das Sarvamangalam-Mantra lassen dich erfahren, dass 
du Teil der unermesslichen Schöpfung bist und dass sowohl deine unendliche innere 
Tiefe als auch das unendlich umhüllende Universum eine Folge eines allumfassenden 
Ursprungs sein müssen, aus dem du niemals, selbst wenn du stirbst, herausfallen kannst. 

Das Moola-Mantra, Moola bedeutet Wurzel, ermöglicht es dir dann, konkret mit diesem 
Ursprung in dir in Kontakt zu kommen, indem es dich darauf aufmerksam macht, dass 
die Basis von allem, was besteht, von allen spirituellen Lehren und von allen Polen, die 
sich gegenseitig ergänzen, ein alles verbindender und alles tragender Ursprung ist, so wie 
die Erde dich jetzt als Mensch trägt. 

Das Shiva Embrace Song schließlich lässt dich in einer Atmosphäre baden, in der du dich 
vom ewigen Jetzt und deinem zeitlosen „Da-Sein“ einhüllen lässt, einem besonderen 
Aspekt der Schöpfung. Eine Schöpfung, aus der du hervorgegangen bist, in der du 
anwesend bist und die du auch wieder verlassen wirst, in der aber das, was du im 
Wesentlichen bist, als Energie immer anwesend sein wird. 
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-grounding 
Info Muladhara-Chakra (Wurzelchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 190. 
  



 

 17 

Track 1: Sat-Ananda Chanting 
– Trinke aus der Quelle der glückseligen Liebe 
Mantra: 
Atmajyoti Prakasha – Prasada Antardhana – 
Brahmajyoti Bhasvara – Sat-ananda 
 
Freie Übersetzung: „Wenn das Licht der Seele (frei) 
leuchtet, empfängst du von deinem Wesen einen Segen 
von großem Wert, aus dem die strahlende Essenz 
freudig alles in deinem Leben erhellt. Dann weißt du, 
das ist das Sein, die Quelle des wahren Glücks.“ 

 
Über das Sat-Ananda chanting Mantra 
Der tiefste Hintergrund von Anandajay's Teachings ist seine Wahrnehmung des Wertes 
und der Weisheit des „Licht des Seins“, und diese Essenz wird durch das Sat-Ananda 
Mantra ausgedrückt. Durch 4 Strophen erinnert dich das Mantra an dein inneres 
Seinslicht, deine Essenz und deinen wahren Ursprung. Sein Rhythmus, seine Klänge und 
seine Bedeutung bringen dich mit dem Licht deines eigenen Seins in Kontakt und 
begleiten dich still in dein inneres Zuhause. 

Die Sanskrit Begriffe Atmajyoti, Brahmajyoti und Sat Ananda 
Im Sanskrit-Mantra wird derselbe Inhalt anders interpretiert und, wie es für das Sanskrit 
typisch ist, auf seine Kraft reduziert. Anandajay benutzt drei verschiedene 
Wortkombinationen, um den weitreichenden Wert des Seinslichts zu benennen.  
Zuallererst verwendet er den Begriff Atmajyoti, was das Licht der Inspiration bedeutet 
und wo die Seele für die sinnliche Erfahrung deiner Essenz steht. Von deiner Seele aus 
wird das Licht des Seins gewöhnlich als tiefe Weisheit, Liebe und Wahrheit erfahren.  
Zweitens benutzt er den Begriff von Brahmajyoti. Hiermit ist das Licht gemeint, das mit 
Brahma, mit dem Ursprung und der Quelle des Lichts verbunden ist. Die Seele ist ein 
emotionaler Wert innerhalb deines Menschseins, aber Brahma reicht viel weiter und 
umfasst die gesamte Schöpfung bis hin zu ihrem Ursprung. Wenn du dich mit dem 
Ursprung der Schöpfung verbunden fühlst, mit dem, aus dem alles entstanden ist und 
durch den alles Leben miteinander verbunden ist, öffnest du dich weiter als nur für deine 
persönliche Existenz. Aus dieser größeren Perspektive heraus erlebst du das Licht des 
Seins normalerweise als deine Verwandtschaft mit allem anderen Leben um dich herum 
oder als das Gefühl, Teil eines größeren Ganzen zu sein.  
Als drittes verwendet Anandajay den Begriff Sat, der wörtlich „Sein“ oder Sein sowohl 
im Sinne von „stattfinden“, „alle Existenz umfassend“ als auch „anwesend“ bedeutet. Er 
verbindet das Wort Sat hier mit dem Begriff Ananda, was Freude und Glück bedeutet. 
Für ihn ist das Licht des Seins und seine Brillanz, seine Lebendigkeit, sein Funkeln, ein 
Ausdruck des freudigen, essentiellen Glücks von Ananda. Er erfährt das Licht des Seins 
als Bewegungen des Lichts mit verschiedenen Strahlungsformen als Ergebnis der 
strahlenden Freude aus der Quelle des Seins. Der Titel dieses Mantras ist daher Sat-
Ananda Mantra. 



 

 18 

Die Sanskrit Begriffe von Prakasha, Antardhana und Bhasvara 
Um den Wert des Lichts noch genauer zu verdeutlichen, werden drei Begriffe verwendet, 
die die Kraft des Lichts und den Wert des Leuchtens ausdrücken. Bei dem Wort Atmajyoti 
wird der Begriff Prakasha benutzt, bei dem es um die unendliche Räumlichkeit der Kraft 
des Lichts geht. Das Licht des Seins möchte ja von deiner Seele aus bis in alles 
hindurchscheinen. Neben dem Wort Prasada wird der Begriff Antardhana benützt, bei 
dem es um das strahlende Licht des inneren Wertes geht, denn nur schön geschliffene 
Juwelen können im Licht erstrahlen. Bei dem Wort Brahmajyoti wird der Begriff Bhasvara 
verwendet, der mit dem Ursprung des Lichts zu tun hat. Licht kommt immer aus einer 
Quelle, und Brahma ist die Quelle aller Quellen, das ursprüngliche Licht. 

Der Begriff Prasada 
Diese sechs Konzepte, die drei Werte des Lichts des Seins und die drei Qualitäten der 
Lichtausstrahlung, kommen in der zweiten Zeile des Mantras in dem Begriff von Prasada 
zusammen. Der Begriff Prasada steht in Indien traditionell für Früchte oder andere 
wertvolle und liebevoll zubereitete Speisen, die man als Zeichen des Respekts vor einem 
spirituellen Aspekt des Lebens anbietet. Laut Anandajay ist es spirituell gesehen 
umgekehrt und wird dir das Licht des Seins dauerhaft als Prasada vom Leben angeboten. 
Dieses angebotene Licht, das dich immer wieder segnet, wenn du es aufnimmst, zeigt dir 
den Reichtum, die Liebe und die Güte der Existenz. Du erfährst wie es ist, von dieser 
Tiefe erfüllt, geborgen und getragen zu sein. Indem du dich immer wieder für die 
Einbettung des Seins öffnest, fühlst du dich frei, dich immer weiter dem Leben zu öffnen, 
sodass sich der Wert deines Lebens weiter ausbreitet. 

So viel zum Inhalt dieses Mantras über das Licht des Seins. Lass diesen Inhalt, zusammen 
mit den Klängen, die du hörst und eventuell dem Mitsingen dieses Mantras, dich dabei 
unterstützen, öfter und tiefer spirituell genährt und berührt zu werden von diesem 
Prasada. Dann können diese Segnungen dich dabei unterstützen, aus deinem Herzen, 
deiner Seele und deiner menschlichen Existenz heraus offen im Leben zu sein. Eine 
Offenheit, die den Weg ebnet, um auch mit anderen menschenwürdiger 
zusammenzuleben und mit ihnen und allem anderen Leben gemeinsam im Licht des 
Seins verbunden zu sein. Dann wirst du erfahren, was wahrer Frieden ist. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Stärkt deinen Wunsch nach Echtheit, heilt innere Entfremdung und verbindet dich 

wieder mit deiner Essenz. 
o Macht dein Gehirn sanft, friedvoll und ruhig. 
o Hilft dir, Nebensächlichkeiten loszuwerden und gibt dir Trost, in der Verbindung 

mit dir selbst. 
o Befreit und harmonisiert den Fluss deines Atems, deiner Energie und der in dir 

anwesenden Liebe. 
o Lässt alle Spannungen und Konflikte vertrauensvoll im Sein zur Ruhe kommen. 

 
Dauer: 19.32 Minuten.  



 

 19 

Track 2: Surya Mantra 
– Das Erwachen zu den zwölf Aspekten der Seele 

Mantra: 
Aum Mitraya namaha 
Aum Ravaye namaha 
Aum Suryaya namaha 
Aum Bhanave namaha 
Aum Khagaya namaha 
Aum Pushne namaha 
Aum Hiranyagarbhaya namaha 
Aum Marichaye namaha 
Aum Adityaya namaha 
Aum Savitre namaha 
Aum Arkaya namaha 
Aum Bhaskaraya namaha 
Aum Shanti Aum 

Aum Mitraya, Mitraya Aum namaha -  
Aum Ravaye, Ravaye Aum namaha -  
Aum Suryaya, Suryaya Aum namaha -  
Aum Bhanave, Bhanave Aum namaha -  
Aum Khagaya, Khagaya Aum namaha -  
Aum Pushne, Pushne Aum namaha -  
Aum Hiranyagarbhaya, Hiranyagarbhaya Aum namaha -  
Aum Marichaye, Marichaye Aum namaha -  
Aum Adityaya, Adityaya Aum namaha -  
Aum Savitre, Savitre Aum namaha -  
Aum Arkaya, Arkaya Aum namaha -  
Aum Bhaskaraya, Bhaskaraya Aum namaha -  
Aum Shanti Aum, Shanti Aum namaha 

Aum Shanti Aum, Shanti Aum namaha 

Aum Shanti Aum (Shanti Aum), Shanti Aum namaha 
(Shanti Aum) 

 

Freie Übersetzung: 
„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Freund.“ 

(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du Freundschaft erfährst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Mittelpunkt.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du erfährst, dass deine Seele dein Wesen ist.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du gibst mir mein wahres Verlangen.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dein Verlangen fühlst  

und dadurch Kraft erfährst.) 



 

 20 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahres Licht.“  
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du aus Klarheit siehst und einsiehst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du spiegelst mir meine wahre Freiheit.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du die Großartigkeit des Lebens erfährst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wirklich wahre Nahrung.“ 
(Das Licht, das in dir aufhellt, wenn du erfährst, dass du zum Licht hin wächst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Ursprung.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du erfährst,  

dass deine Seele gleich ist wie dasjenige woraus du entstanden bist.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Heilung.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich selbst wieder als heil erfährst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Geborgenheit.“  
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich wie durch Mutterliebe umhüllt fühlst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer spiritueller Brunnen.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich gnadenvoll inspiriert fühlst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahres Strahlen.“  
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du ungehindert du selbst bist.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Essenz.“ 
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du deine Seele als deine Essenz  

und als die Essenz von allem erfährst.) 

„Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, ich beuge vor dir. 
Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, in dir, mit dir und durch dich erfahre ich Frieden. 

Sei gegrüßt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein spiritueller Kompass.“ 

 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Es fördert deine Offenheit für die Menschwerdung und lässt dich selbst in einem 

größeren Kontext erfahren.  
o Lässt dich ehrerbietig und mit Ehrfurcht vor dem Größeren umgehen, sodass ein 

enormer Respekt vor der Schöpfung entsteht. 
o Hilft dir, dankbar zu sein und deine Existenz, dein Leben, dein „Da-Sein“ zu 

genießen. 
o Verleiht der Erfahrung deiner Seele und dem Reichtum der inneren Inspiration 

Tiefe. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, dich wieder zu öffnen für den 

leuchtenden Horizont deines Lebens und dem größeren Mysterium. 
 
Dauer: 23.56 Minuten.  



 

 21 

Track 3: Sarvamangalam Mantra 
– Die Erde und die Schöpfung mit Respekt ehren 

 Mantra: 
 
Bhumi Mangalam Prema Mangalam  
Udaka Mangalam Karuna Mangalam  
Agni Mangalam Satya Mangalam  
Vayu Mangalam Jyoti Mangalam  
Gagana Mangalam Citta Mangalam  
Surya Mangalam Mukti Mangalam  
Chandra Mangalam Sat Mangalam  
Jagat Mangalam Ananda Mangalam  
Jiva Mangalam Moksha Mangalam  
Deha Mangalam Aum Mangalam  
Mano Mangalam Omkaar Mangalam  
Atma Mangalam Shanti Mangalam 

 Sarva Mangalam (4x) 
 

Freie Übersetzung: 
„Von meinem Herzen aus  

gebe ich der Schöpfung und dem Leben Frieden  
um auf eine liebevolle und positive Art und Weise zu dem beizutragen,  

was so äußerst wertvoll ist.“ 
 

Das Sarvamangalam-Mantra ist eine Ode an die 24 Elemente der Schöpfung, um ihnen 
Liebe zu geben, da du auf diesem Planeten, der Erde, leben und an der Schöpfung als 
Ganzes teilnehmen darfst. Indem du die 24 Aspekte singst und ehrst, drückst du deinen 
Respekt für die Erde und die gesamte Schöpfung aus, zu der auch du gehörst. Du gibst 
dem Leben liebevolle Energie und schenkst Frieden aus deiner Essenz. 

Diese 24 Mantras dieses Gebetes symbolisieren die Quelle allen irdischen Lebens und 
der greifbaren Schöpfung, von der auch du ein Teil bist. Teil der Natur und der 
Schöpfung zu sein, erlaubt dir, dir deiner selbst bewusst zu sein und die evolutionäre 
Natur macht dir die Vergänglichkeit deines Lebens bewusst.  

Die Selbsterkenntnis und die unwiderlegbare Wahrheit deiner Vergänglichkeit ermutigen 
dich, nach den tieferen Werten deiner Existenz zu suchen und führen dich zu ihrem 
spirituellen Reichtum. Dieses Mantra ist also eine Ode an die Schöpfung und ihren 
spirituellen Reichtum, aus dem alles hervorgeht. So wie das Meer die irdische 
Gebärmutter der Evolution ist, so ist Shanti, der reine Frieden, die Gebärmutter der 
gesamten Schöpfung. 



 

 22 

Die 24 Aspekte der Schöpfung: 
 

1. Bhumi – Erde 
2. Udaka – Wasser 
3. Agni – Feuer 
4. Vayu – Wind 
5. Gagana – Himmelszelt 
6. Surya – Sonne 
7. Chandra – Mond 
8. Jagat – Welt 
9. Jiva – Organismus 
10. Deha – Körper 
11. Mano – Geist 
12. Atma – Seele 
 
 
 
 
 
 

13. Prema – Liebe, Zuneigung 
14. Karuna – Mitgefühl, Barmherzigkeit 
15. Satya – Wahrheit 
16. Jyoti – Licht 
17. Citta – Bewusstsein 
18. Mukti – Freiheit 
19. Sat – Sein 
20. Ananda – Glückseligkeit 
21. Moksa – Befreiung 
22. Sum – Ganzheit 
23. Omkaar – allumfassende 

Vollkommenheit 
24. Shanti – Frieden 
 
Sarva Mangalam – alle 
Sarva Mangalam – alle Aspekte 
Sarva Mangalam – die ganze Schöpfung 
Sarva Mangalam – der Kosmos 

 
Indem du die hier erwähnten 24 Aspekte der Schöpfung ehrerbietig besingst, drückst du 
deinen Wunsch aus, so viel reinen Frieden wie möglich aus deiner Essenz ins Leben zu 
lassen, damit dieser positive Einfluss heilend auf alles wirken kann. Frieden löst von 
selbst Unzufriedenheit auf, sodass alles, was getrennt oder gegensätzlich geworden ist, 
wieder zusammenkommen und gemeinsam eine Ganzheit bilden kann. Erst wenn du die 
Ganzheit spürst, gibt es nichts mehr, was dich für eine Weile ablenken könnte und du 
kannst in deiner wahren Art ruhen, friedvoll und still, lebendig und frei. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hebt Trennungen auf und gibt Geborgenheit. 
o Stärkt deinen Respekt und deine Ehrerbietung für die Schöpfung, deren Teil du bist. 
o Fördert die Liebe zu dir selbst als Ganzes. 
o Verleiht dir Stabilität und Vollständigkeit. 
o Lässt dich die Fülle, den Halt und die Umhüllung deines Daseins erfahren. 

 
Dauer: 20.18 Minuten. 
 



 

 23 

Track 4: Moola Mantra 
– Deine Essenz als Quelle der spirituellen Inspiration 
zulassen 

Mantra: Aum 
Sat Cit Ananda Parabrahma  
Purishothama Paramatma  
Sri Bhagavati Sametha  
Sri Bhagavate namaha  
Hari Aum Tat Sat 

Hari Aum Tat Sat 
Tat Sat, Tat Sat, Tat Sat 

 
Freie Übersetzung des Mantras: „Die bewusste Erfahrung des gesegneten Seins bringt 
dich in die allumfassende Wahrheit von allem. Dieser vollkommene, reine Wert bringt 
dich direkt zu deiner Essenz zurück. Deshalb lass seine Ausstrahlung mit deiner Seele 
zusammenkommen, denn dann begegnest und ehrst du von selbst die Essenz von dir 
und allem, was existiert. Das vollkommene und stille Sein, das du durch den Klang Aum 
erfährst, ist das Einzige, was spirituell gesehen wirklich wahr ist und deinem Dasein 
seinen Richtwert gibt.“ 

Über das Moola-Mantra 
In vier Strophen erinnert dich das Moola-Mantra (das Sanskrit-Wort moola bedeutet 
Wurzel, Basis, Fundament) an die Reinheit deines Wesens, den Ursprung aller Existenz. 
Sein Licht führt dich immer wieder zu deiner Wurzel und deinem Ursprung zurück. Sein 
Rhythmus und seine Bedeutung sowie seine Umrahmung mit Santoor-Klängen bringen 
dich auch auf deinen spirituellen Boden zurück und schaffen innere Stille und Frieden.  

Das Sanskrit-Wort Aum kann auf viele Arten interpretiert werden, aber alle Erklärungen 
zusammenfassend, trägt es die Bedeutung von „alles zusammenbringend“. Es lenkt 
unsere Aufmerksamkeit darauf, die folgenden Worte und Klänge aus der „Ganzheit des 
Seins“ zu erfahren und auszudrücken. 

Die Bedeutung des Sanskrit-Mantras Sat Cit Ananda beruht auf dem tiefen Gefühl und 
dem Bewusstsein, „dass du da bist“ und dass die Erfahrung des Inhalts und des Wertes 
deiner selbst die Quelle der Glückseligkeit ist. Bei diesem Mantra wiederholst du immer 
wieder die Worte Sat (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Glückseligkeit, innere 
Freude). Das Mantra weist darauf hin, dass du dir als Mensch bewusst sein kannst, dass 
du „da bist“ und dass diese Erfahrung der Zugang zur Quelle der Glückseligkeit und 
inneren Freude ist. Die Bedeutung des Sanskrit-Wortes para ist allumfassend oder 
vollständig und steht in Verbindung mit dem nachfolgenden Wort Brahma, das Quelle 
der Schöpfung, Erneuerung und Entwicklung bedeutet. Alles, was existiert, lebt und sich 
verändert oder sich weiterentwickelt, stammt aus dieser Quelle der Schöpfung. Die 
Eigenschaft von Brahma erinnert dich an das allumfassende Prinzip von dir selbst und 
allem, was existiert. 



 

 24 

Das Sanskrit-Wort Purusha bezeichnet den ungreifbaren spirituellen Aspekt des Lebens 
und der Existenz. Es bezeichnet eine unsichtbare, wesentliche und alles durchdringende 
Energie des reinen, unausgefüllten Bewusstseins. Das Wort Purusha kann aber auch mit 
Mensch oder menschliches Wesen übersetzt werden. Der nachfolgende Teil, thama, 
stammt wahrscheinlich von dem Wort uthama, was so viel wie „das Höchste“ bedeutet. 
Purushathama bezeichnet also das höchste spirituelle Licht und Wissen, das in deinem 
Menschsein oder in einem anderen Menschen, z. B. einem Guru, zu finden ist. Paramatma 
ergänzt diesen Satz, indem es darauf hinweist, dass es sich um einen allumfassenden 
Wert, para, handelt, der in jedem Menschen als seine Seele, Atma, vorhanden ist. 

Der nächste Satz des Mantras beginnt mit Sri und zeigt an, dass das, was danach kommt, 
ehrenhaft, wertvoll und hochstehend ist. Das Sanskrit-Wort Bhagavat bedeutet hohe 
Qualität, Wert oder Kraft. Das Wort wird in diesem Mantra zweimal verwendet, 
zunächst, um dich einzuladen, dich für diesen hohen spirituellen Wert zu öffnen und ihn 
dann mit dem tiefsten inneren Punkt deiner Existenz, deinem Da-Sein, deinem Sein 
zusammenkommen zu lassen (die Bedeutung des Wortes Sametha). Dann verbeugst du 
dich, wie das Wort Bhagavat zum zweiten Mal andeutet, innerlich vor diesem tiefen Wert 
und grüßt ihn aus deinem Herzen, jetzt, wo du ihn erfährst.  

Nach dem Mantra wiederholst du Hari Aum Tat Sat und bestätigst damit wiederholt den 
Wert, den du erfahren hast. Das Sanskrit-Wort Hari bedeutet wertvoll, anwesender Wert, 
Aum bedeutet das allumfassende Ganze von allem, Tat bedeutet das, was erfahren wird 
und Sat bedeutet das, was mit Sein erfüllt ist. Mit diesem Mantra bestätigst du also immer 
wieder, dass das Wertvolle, Allumfassende, das du erfährst, die einzige wirkliche 
Wahrheit ist, die du tief in dir selbst in deinem Da-Sein, im Sein, erfährst.  

Die Kraft und der Einfluss des Mantras 
o Es bringt dich dazu, auf deinem eigenen Existenzgrund zu stehen und dich von ihm 

tragen zu lassen. 
o Spricht direkt das Wesentliche in dir und des Bestehens an und lässt dich sofort 

weniger belastet fühlen. 
o Hilft dir, vollständiger Mensch zu sein. 
o Wenn du dich in Offenheit erfährst, lässt es dich spüren, dass alles, was du darin 

fühlst, „Leben“ ist und dass dies die engste Begegnung mit dem Leben ist. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, alle Spannungen und Konflikte hinter dir 

zu lassen und vertrauensvoll im Sein zur Ruhe zu kommen. 
 
Dauer: 21.34 Minuten. 
  



 

 25 

Track 5: Shiva Embrace song 
– Deine Anwesenheit bekräftigen 

Mantra: 
Shivaham, Shivaham, Shivaham, Shivaham 
 
Freie Übersetzung: „Ich bin das lebendige ‚Jetzt‘“ 
 

Der Shiva Embrace Song ist Shiva gewidmet, dem ewigen 
Jetzt, der Quelle der Veränderung, dem Spiel von 

Erneuerung und Zerstörung. Im Jetzt zu verweilen bedeutet, Vollkommenheit im 
Wandel zu erfahren. Es bedeutet, die Dinge gehen zu lassen, um Platz für die Dinge zu 
schaffen, die kommen werden, und dabei zu erfahren, dass, obwohl du all diese 
Veränderungen erlebst, derjenige, der erfährt, bleibend ist, anwesend ist und der leere 
Hintergrund hinter allen Veränderungen ist. Dieses Umarmungslied hilft dir, 
Freundschaft und einen tieferen Kontakt mit diesem unveränderlichen, ewigen Jetzt zu 
spüren. 

Die Musik in diesem Embrace Song hat eine Melodie, die dich sofort empfindsam und 
sanft macht, um dich dann in einen Fluss von Wiegebewegungen zu versetzen, die dich 
liebevoll mit dem verletzbaren, sich verändernden Leben in Austausch bringen. Von 
Geburt an sind wir völlig abhängig und damit verletzbar und bleiben es unser ganzes 
Leben lang. Eine gute Beziehung zu der Verletzbarkeit des sich ständig verändernden 
Lebens ist daher wertvoll. Wertvoll, damit du nicht ängstlich wirst und die Verfeinerung 
deiner Empfindsamkeit verlierst, sondern du dich offen und im Bewusstsein deiner 
Verletzbarkeit mit allen Veränderungen mitbewegst und die Freiheit erfährst, dich von 
dort aus zu entwickeln. Eine Entwicklung, um so weit wie möglich mit deinem Wesen in 
Einklang zu sein, das durch deine Verletzbarkeit erfahrbar und zugänglich geblieben ist.  

Die Instrumente, die in dieser Musik verwendet werden, helfen dir, Vertrauen in die Tiefe 
und den Wert dessen zu empfinden, was du erlebst, sowohl durch die Verletzbarkeit 
deines Menschseins als auch durch die Verletzbarkeit des sich ständig verändernden Jetzt, 
in den Tiefen deines Selbst. Umarme die Veränderung, das immer neue Jetzt, den Fluss, 
das Leben, das verletzbare Unbekannte, das immer wieder neu geboren wird und mit 
dem du in Freundschaft zusammen sein kannst. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Umarmungsliedes 
o Lässt dich mit der sich ständig verändernden Wahrheit des Jetzt und mit dir selbst 

Freundschaft schließen. 
 
Dauer: 20.01 Minuten. 
  



 

 26 

Celebrations of Being 
– Mantras für das Svadhisthana-Chakra 
Fünf heimbringende Mantras für spirituelles 
Verlangen, Anwesenheit, Eigenwert, 
Zufriedenheit und Beziehung. 
 
1. I’m Longing to Be Mantra  
2. Hymn of Gratefulness  
3. I am within the Light of Being Mantra  
4. Being Mantra 
5. Shiva-Shakti Embrace Song 
 

Diese Mantras bringen dich in Kontakt mit der Wirklichkeit deines Bestehens und wirken 
tief in dein Verlangen nach Echtheit, Verbindung und lebendige Anwesenheit.  

Diese musikalische Begleitung beginnt mit der I’m longing to Be Mantra, mit dem Fühlen, 
dass du intensiv nach der Echtheit von dir selbst und von dem Leben verlangst, nach der 
Wahrheit von deinem Dasein. Ein jeder verlangt ja nach Freiheit, nach sich selbst sein, 
um ganz Sein zu dürfen was er ist. 

Die Hymn of Gratefulness die danach kommt, lässt dich auf verschiedenen Ebenen 
erfahren, wie reich dein Bestehen ist, wenn du es in Freiheit und Offenheit erleben darfst. 
Oft fühlst du vor allem was du vermisst, aber in Offenheit für die volle Wirklichkeit die 
du als Mensch bist, wirst du dir erst dann von all den Segnungen bewusst, die dich die 
ganze Zeit umgeben und dir dienstbar sind. Diese Vollheit als die Werte, in denen du 
lebst, zu erkennen, machen dich von selbst dankbar und das wird mit den Sanskrit 
Worten Bahava Dhanyavadah in dieser Mantra besungen. Diese Dankbarkeit macht dich 
unkompliziert, klar und in dir selbst anwesend. 

Wenn das Erfahren deiner Anwesenheit und die Klarheit davon so nahegekommen sind, 
dann passt dazu die Mantra I am within the Light of Being. DieseMantra lässt dich noch 
deutlicher die Wahrheit deiner Anwesenheit und die basale Wirklichkeit davon erfahren.  

Im Being Mantra wird das „Hier und Jetzt“, das Bewusstsein von deinem inneren Wert, 
in allen Tonarten besungen und zugelassen. 

Im Shiva-Shakti Embrace Song schließlich gibst du deine Aufmerksamkeit daran, alle 
scheinbaren Polaritäten des Lebens harmonisch und bereichernd zusammenkommen zu 
lassen, sodass du von selbst in die Tiefen des „Seins“ eintrittst.  

Nach diesen Mantras ist so ein tiefgehender Kontakt mit deinem Sein als Basis von dir 
und deinem Bestehen entstanden, dass du spontan in Meditation versinken könntest. 
 

 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-being 
Info Svadhisthana-Chakra (Sakralchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 191.  



 

 27 

Track 1: I’m Longing to Be 
– Das Heimweh, um mit deinem Wesen zusammen zu 
sein 

Mantra: I am longing to see, I am longing to be, please Lord set 
me free. I am longing to lose control, I am longing to be whole, 
please Lord enlighten my soul. I am longing to be safe, I am 
longing to live in grace, please Lord let love be praised. Aum 
Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum. 
 

Übersetzung: „Ich sehne mich danach zu sehen, ich sehne mich danach zu sein, Bitte, 
Herr, mach mich frei. Ich sehne mich danach, die Kontrolle zu verlieren, ich sehne mich 
danach, ganz zu sein, Bitte, Herr, erleuchte meine Seele. Ich sehne mich danach, sicher 
zu sein, ich sehne mich danach, in Gnade zu leben, Bitte Herr, lass die Liebe gepriesen 
werden.“ 

Das hingebungsvolle Lied I’m Longing to Be verbindet dich mit dem spirituellen und 
natürlichen Heimweh, mit dem zu sein, was du im Wesentlichen bist. Wenn diese 
Sehnsucht auf diese Weise durch dieses Mantra gesungen und wiederholt wird, wird dir 
noch deutlicher bewusst, wie stark diese Sehnsucht in dir lebt, dein Leben bestimmt und 
ihm eine Richtung gibt. Wenn du durch dieses Mantra deine große Sehnsucht nach dir 
selbst, nach deiner Seele, die Sehnsucht, nach der Essenz in dir und dem Leben, tiefer 
spüren darfst, öffnet sich von selbst ein Weg zu dem, wonach du dich sehnst. Wenn du 
dich auf deine Sehnsucht einlässt, öffnet sich ein Weg, auf dem die Sehnsucht, die du 
immer wieder erfährst, dir die Richtung weist, in der du der Wechselwirkung näher 
kommst, in welcher deine nagende Sehnsucht dich dazu bringt, die Hand auszustrecken 
und dein Wesen deine Sehnsucht weiter nährt. Das führt dazu, dass du dich danach 
sehnst, deiner Seele näher zu kommen, anstatt zu versuchen, das zu erreichen, wonach 
du dich sehnst, um das Nagen zu beenden. Deine Sehnsucht ist sowohl die Entfernung 
von deinem Wesen als auch deine Öffnung zu deinem Wesen. Dein Verlangen zu spüren, 
zeigt dir einerseits den Weg dorthin und öffnet dich andererseits für das, wonach du dich 
sehnst. So entsteht eine Art Nabelschnur zwischen deinem Verlangen und deinem 
Wesen, durch die der Wert deines Wesens zu dir fließen kann, wie Wasser zum tiefsten 
Punkt. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hilft dir, das Wesentliche für die Befreiung zu fragen. 
o Hilft dir, deinem Wunsch nach Ganzheit und Erleuchtung nachzukommen. 
o Hilft dir, den Kampf aufzugeben und dies in einen Wunsch nach Inspiration und 

Offenheit zu übersetzen. 
o Hilft dir, deine Beziehung mit dem Größeren aus der Freiheit heraus zu 

verwirklichen. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, aus innerer Freiheit zu leben. 

 
Dauer: 20.00 Minuten. 



 

 28 

Track 2: Hymn of Gratefulness 
– Deine Dankbarkeit für dein beseeltes Leben 
ausdrücken 

Die Hymne der Dankbarkeit ist den Werten gewidmet, 
die deine Seele dich erfahren lässt, und drückt die 
Dankbarkeit aus, sich von ihnen geliebt und bereichert 
zu fühlen. 
 
 

Prayer: 
I am grateful for my consciousness, 

and grateful for my life.  
I am grateful for my openness, 

and for the depth which is inside. 
I am grateful for my humbleness, 

for my inner space and its divine truth. 
I am grateful for my holiness, 

for my human sense and for the peace that has come through. 
I am grateful for my fullness, 

and for its essence that makes life so real. 
I am grateful for my yearning readiness, 

for the love I share and the blessings I get. 
I am grateful, grateful, being a living soul that can be met. 

 
Mantra: 

Wisdom, love and happiness,  
you are the wealth of my consciousness. 

I gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing: 
Dhanyavadah dhanyavadah bahava dhanyavadah 

(translation: thank you, thank you, thank you so much) 
Peace, care and friendliness,  

you are the core of my warm-heartedness. 
I gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing: 

Dhanyavadah dhanyavadah, bahava dhanyavadah. 
Light, space and timelessness, 

 you are the spirit of my holiness. 
I gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing: 

Dhanyavadah dhanyavadah, bahava dhanyavadah 
Every moment, I thank you all.  

For the richness of all you brought. 
For the worthy touches of my soul, that made me realize, I’m a child of the whole. 

Dhanyavadah dhanyavadah, bahava dhanyavadah 



 

 29 

Song: 
I’m grateful for love, grateful for peace, grateful for all my wisdom sees. 

I’m grateful for space, grateful for light, grateful for all this spiritual delight. 
I’m grateful for my life, grateful for my birth, grateful for all of this remarkable earth. 
I’m grateful for my depth, grateful just to be, grateful for the truth of which I call me. 
I’m grateful for my heart, grateful for my soul, grateful for being a child of the whole. 
I’m grateful with love, I’m grateful with care, I’m grateful for being so deeply aware. 

So thank you so much, for every worthy touch, 
thank you, thank you, thank you so much. (3x) 

I gratefully bow for the depth you bring and which moves my soul to devotedly sing: 

Dhanyavadah oho dhanyavadah oho bahavaha dhanyavadah. 
 

Übersetzung 
 

Ich bin dankbar für mein Bewusstsein 
und dankbar für mein Leben. 

Ich bin dankbar für meine Offenheit 
und für die Tiefe, welche in meinem Inneren ist. 

 
Ich bin dankbar für meine Demut, 

für meinen inneren Raum und seine göttliche Wahrheit. 
Ich bin dankbar für meine Heiligkeit, 

für meine menschliche Sinnesempfindung  
und für den Frieden, der dadurch entsteht. 

 
Ich bin dankbar für meine Fülle 

und für ihre Essenz, die das Leben so real macht. 
Ich bin dankbar für meine sehnsüchtige Bereitschaft, 

für die Liebe, die ich teile und die Segnungen, die ich erhalte. 
Ich bin dankbar, dankbar, eine lebende Seele zu sein, der begegnet werden kann. 

 
Weisheit, Liebe und Glückseligkeit, 

ihr seid der Reichtum meines Bewusstseins. 
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht, 

welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen: 
 

Dhanyavadah dhanyavada bahava dhanyavadah 
(Übersetzung: danke dir, danke dir, danke dir vielmals) 

 
Friede, Zuwendung und Freundlichkeit, 

ihr seid das Innerste meiner Warmherzigkeit. 
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht, 

welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen: 
Dhanyavadah dhanyavada, bahava dhanyavadah. 



 

 30 

Licht, Raum und Zeitlosigkeit 
ihr seid der Geist meiner Heiligkeit. 

Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht, 
welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen: 

Dhanyavadah dhanyavada, bahava dhanyavadah 
 

Jeden Moment danke ich euch allen 
für den Reichtum von allem was ihr bringt, 

für die wertvollen Berührungen meiner Seele, 
die mich erkennen lassen, dass ich ein Kind des Ganzen bin. 

Dhanyavadah dhanyavada, bahava dhanyavadah 
 

Ich bin dankbar für die Liebe, dankbar für den Frieden,  
dankbar für all mein weises Erkennen. 

Ich bin dankbar für den Raum, dankbar für das Licht,  
dankbar für all meine spirituelle Freude. 

Ich bin dankbar für mein Leben, dankbar für meine Geburt,  
dankbar für alles auf dieser so besonderen Erde. 
Ich bin dankbar für die Tiefe, dankbar zu sein,  

dankbar für die Wahrheit, die ich mich nennen darf. 
Ich bin dankbar für mein Herz, dankbar für meine Seele,  

dankbar ein Kind des Ganzen zu sein. 
Ich bin dankbar mit Liebe, ich bin dankbar mit Achtsamkeit,  

ich bin dankbar so tief bewusst zu sein. 
Ich danke dir so sehr für jede wertvolle Berührung,  

danke dir, danke dir, danke dir so sehr. 
Danke dir so sehr für jede wertvolle Berührung,  

danke dir, danke dir, danke dir so sehr. 
Danke dir so sehr, für jede wertvolle Berührung,  

danke dir, danke dir, danke dir so sehr. 
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht  

und welche meine Seele bewegt, hingebungsvoll zu singen: 
Dhanyavadah oho dhanyavadah oho bahavaha dhanyavadah. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hilft dir, die heilende Wirkung des Dankens in Ehrerbietung für dein beseeltes 

Leben zu erfahren. 
o Hilft dir, in Kontakt mit dem tiefsten Wert zu kommen, der dir innewohnt. 
o Hilft dir, die freudigen Werte zu erfahren, die es gibt. 
o Hilft dir, dich selbst zu bestätigen und zu erfahren, wie vergebungsbereit und 

liebevoll du bist. 
o Unterstützt dich dabei, dein Verlangen nach Echtheit zu beantworten. 

 
Dauer: 19.36 Minuten.  



 

 31 

Track 3: I am within the Light of Being 
– Deinem inneren Seinslicht Raum geben 

Mantra: 
I am, yes I am, within the Light of Being 
 
Freie Übersetzung: „Ich bin im Licht des Seins 
anwesend, dem Licht, das mich begleitet, durchdringt 
und führt.“ 
 

Das Mantra I am within the Light of Being bekräftigt deine Offenheit für das essentielle und 
leuchtende Fundament deines beseelten Daseins. Während du es hörst, lies die 
begleitende Erfahrungsgeschichte, damit du den Wert und die Bedeutung des Mantras 
tiefer verinnerlichen kannst. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt den trennenden Einfluss von Abgrenzung und Vergleich. 
o Er gibt dir Trost, Anerkennung und Bestätigung und hilft dir, dich mit der Welt zu 

verbinden. 
o Hilft dir, dich wieder umhüllen zu lassen und von der Liebe der Lebenskraft gewiegt 

zu werden. 
o Hilft dir, wieder Vertrauen in dich selbst zu finden und das Leben in dir zuzulassen. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, wieder die lebendige, strahlende und 

freudige Ausstrahlung deines beseelten Daseins zu erfahren. 
 
Dauer: 20.05 Minuten. 
 

Erfahrungsgeschichte:  
I am within the Light of Being 

Das Klavier weist auf die Lichtblitze hin, die alles um mich herum begleiten und 
berühren. Überall bewegt sich das Licht als Lebensenergie und als Zeichen der Ladungen 
die hin und her miteinander in Berührung kommen, sanft, funkelnd und verfeinert. 

Wie auf einer Sommerwiese mit vielen Blumen um mich herum fühle ich mich im Leben 
anwesend, umgeben und durchdrungen von einem umhüllenden, reinen weißen Licht, 
das mich schützt, leitet und mit der Seele verbunden hält. Meine Anwesenheit in diesem 
Licht ist sehr tröstend, erfüllend und von tiefer Weisheit durchdrungen. Ich singe, dass 
ich anwesend bin, dass ich von Liebeswesen im Licht des Da-Seins umhüllt bin. Ich bin 
mit ihm, es ist meine Natur, es ist meine Wahrheit. Es ist sanft, friedvoll und mit einem 
sehr tiefen inneren Frieden verbunden. 



 

 32 

Ich kann diese Erfahrung nur bestätigen, erzählen, bekannt machen, verkünden. Ich kann 
nichts dafür tun und habe nichts dafür getan. Sie ist mir gegeben und ich bin dankbar 
dafür. Ich sage es, ich übersetze es, ich bin es, ich gebe es weiter, ich erkläre es, ich gebe 
es, ich teile es, ich lasse es da sein, ich erlebe es, ich empfange es, ich lasse es strahlen, ich 
lasse es fließen und ich gebe ihm Raum. Ich kann nur meiner Existenzweise Raum geben 
und so sein, wie ich bin. Ich bin da, um sein zu lassen, was in mir und um mich herum 
anwesend ist, ich bin da, um das Licht, das sich mir zugesellt hat, da sein zu lassen.  Ich 
bin da, um mich von dem Licht begleiten, durchdringen und führen zu lassen. Ich bin 
da, um im Lebenslicht zu sein und zu leben. 

In der Beziehung mit dem Leben werden die Berührungen mit dem Licht fließend und 
das Licht um mich herum und in mir wird strömend und liebevoll bewegt. 

Noch einmal: Ich kann nur bestätigen, dass ich im Licht des Seins lebe und dass das Licht 
des Seins in mir lebt. Ich kann nur bekräftigen, dass mehr nicht gemeint ist, mehr nicht 
gebraucht wird, mehr gar nicht möglich ist. Das Licht ist da, ich bin da, wir sind 
zusammen und sind eins. Ich kann nur Ja zu dieser Wirklichkeit sagen. Ich kann nur in 
dieser Wirklichkeit sein. Oh Licht, danke, dass du da bist. Oh Leben, danke, dass du da 
bist. Oh ich, danke, dass du da bist. Oh Wesentlichkeit, danke, dass du da bist. Oh 
Schöpfung, danke, dass du da bist. Ja, ich bin im Licht des Seins und das Licht des Seins 
ist in mir, ja, ich bin. Diese Wahrheit, diese Wirklichkeit, diese Echtheit ist so fühlbar 
wahr wie eine Mutter. Ja, ich bin durchdrungen und umgeben von reinem weißem Licht, 
immer, überall und in allem. Ja, ich bin im Licht des Lebens, ja, ich bin im Licht des Seins, 
ja, ich bin. Das ist meine einzige Wirklichkeit und sie gilt für alle. 

Ja, ich fühle mich wie auf einer Wiese im Sommer mit vielen Blumen um mich herum. 
Ich bin im Leben anwesend, umgeben und durchdrungen von einem umhüllenden, 
reinen, weißen Licht, das mich beschützt, führt und mit meiner Seele verbunden hält. 
Mein Dasein in diesem Licht, mit diesem Licht, ist sehr tröstend, erfüllend und von tiefer 
Weisheit durchdrungen. Ich besinge meine Wirklichkeit, mein Anwesend-Sein, mein von 
liebevollen Wesen umhülltes Dasein in diesem Licht. Ich bin damit, es ist meine Natur, 
es ist meine Wahrheit. Es ist sanft, friedvoll und mit einem sehr tiefen inneren Frieden 
verbunden.  

Ich lade dich ein, mit mir zu sein, mit dem Licht zu sein und das Licht auch in dich 
hineinzulassen. Ich lade dich ein, dich für das Licht zu öffnen, das mit und in mir ist. 
Lasse es zu, lasse die innere Offenheit und Weisheit zu, die es hervorbringt, und tritt 
auch in dieses tröstende, natürliche Licht ein, damit wir gemeinsam zu den Tönen des 
Lichts und seinen Berührungen tanzen können. 

  



 

 33 

Track 4: Being Mantra 
– Erfahre deine innere Tiefe 

Mantra: 
Being here 
Being now 
Being aware 
of inner ground 
 
I love the existence, 
I love being touched, 
through the light of spirit, 
I have found my soul 

 
Die englische Meditations-Mantra: Being Here, Being Now, Being Aware Of Inner Ground 
drückt aus, dass du dir nur allein im Hier und Jetzt bewusst sein kannst von deiner 
inneren Echtheit und deinem Wert. Ein Wert, der so viel Stabilität gibt in aller 
Lebendigkeit und Veränderlichkeit des Lebens, das sich hier als deine innere Stabilität 
und der wahre Grund deines Bestehens anfühlt. DieseMantra verweist, sowie so viele 
Mantras nach den wichtigsten Energien deines Menschseins. In hinduistischen Termen 
geht es über Mahadevata (die großen Götter). Vishnu steht für fortbestehende Existenz, 
welche dich in das fortwährende „Hier“ (being here) bringt. Shiva symbolisiert 
fortwährende Veränderung, welche dich in das ewige „Jetzt“ (being now) bringt. Brahma 
beschreibt die fortdauernde Anwesenheit in dir, welche dich in das ewig dauernde „Sein“ 
(being aware) bringt. Zuletzt steht Krishna für das fortbestehende Verlangen nach der 
allesumfassenden Essenz des Lebens, welche dich in die ewige Quelle oder den ewigen 
Ursprung von „Liebe“ (Inner ground) bringt. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hilft dir, im Hier und Jetzt zu sein und deine Anwesenheit zu nähren. 
o Es hilft dir, dich mit der Wirklichkeit und mit der Echtheit zu verbinden. 
o Es hilft dir, dein Bestehen mit Liebe zu verbinden. 
o Hilft dir, Meditation mit deinem Menschsein zu verbinden. 
o Unterstützt dich dabei, die lebendige, strahlende und freudige Ausstrahlung deines 

beseelten Bestehens wieder zu erfahren. 
 
Dauer: 20.00 Minuten. 
  



 

 34 

Track 5: Shiva-Shakti Embrace Song 
– Das spirituelle Zusammensein feiern 

Mantra: 
Shiva Shakti Sametha Ananda 
 
Freie Übersetzung: „Wenn die Tiefe des Lebens meine 
Manifestation hervorbringen darf, komme ich in 
Einklang mit mir selbst und koste die tiefsten Werte des 
Glücks.“ 

 
Der Shiva-Shakti Embrace Song lenkt die Aufmerksamkeit auf das bereichernde 
Zusammenkommen aller Polaritäten im Leben. Shiva steht im weitesten Sinne für das 
Zerstörerische und damit für die Erneuerung und Shakti im weitesten Sinne für das 
Fruchtbare und damit für die Schöpfung. In Harmonie (Sametha) bringen sie das 
friedvolle Glück (Ananda) hervor.  

DieseMantra interpretiert die Lebendigkeit dieser Zusammenführung, die Freude über 
ihre Harmonie und die Wohltat, die dich dann umhüllt. Shiva und Shakti symbolisieren 
alle Formen der Polarität im Leben und du bist eingeladen, sie wie das Männliche und 
das Weibliche harmonisch miteinander verschmelzen zu lassen und dann das Glück oder 
den friedvollen Segen zu erfahren, der aus ihrer harmonischen Vereinigung entsteht. 
Normalerweise wird Polarität als die Spannung zwischen zwei Gegensätzen erlebt, aber 
wenn du sie aus der richtigen Bereitschaft heraus harmonisch zusammenkommen lässt, 
ergänzen sie sich und bilden so eine ganz andere, wertvolle Qualität. Gib Shiva und Shakti 
und damit auch allen anderen Formen der Polarität Raum, sich zu einem Ganzen zu 
vereinigen. Lass dich während des Mantras von ihrem friedlichen Miteinander umhüllen. 

Dieser Shiva-Shakti Embrace Song spricht deine Sehnsucht nach einem Leben in Ganzheit, 
Einheit und Harmonie an. Er interpretiert die Sehnsucht nach dem Zusammenkommen 
aller im Leben bekannten Dualität und lässt dich die Sehnsucht nach Zusammensein, 
Ganzheit und Einssein spüren. Darf deine innere Sehnsucht diesen Wunsch erkennen 
und durch dieses Mantra zum Ausdruck bringen? Mögest du die Wehmut, das Heimweh, 
den Frieden der Harmonie, der durch den Wahn des Tages in den Hintergrund gedrängt 
wird, wieder spüren und ihm durch diesen Embrace Song Freiheit schenken. Dein Wunsch, 
die essentielle Ganzheit des Lebens zu erfahren und in sie aufgenommen zu werden, 
interpretiert deine Sehnsucht nach der Essenz, die du tief in dir trägst. Sie erinnert dich 
daran, woher du kommst, wo du hingehörst und wo du, wenn du alles gleichzeitig zulässt, 
wieder davon beeinflusst wirst. Ganzheit ist die Energie, auf die du dich abstimmst, um 
mit deinem Inneren und dem tieferen Wert des Lebens verbunden zu bleiben.  

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs 
o Lässt dich mit dem elementaren Fluss des kreativen, ganzheitlichen Lebens 

Freundschaft schließen. 
 
Dauer: 19.12 Minuten.  



 

 35 

Celebrations of Living 
– Mantras für das Manipura-Chakra 
Fünf vitalisierende Mantras für spirituelles 
Wachstum, Nahrung, Freude, Lebenslust und 
Kraft. 

1. Aum Namo Shivaya Mantra 
2. Mangalam Vishnu Mantra 
3. Guru Brahma Mantra 
4. Bhaje Bhaje Mantra 
5. Sri Ram Embrace Song 
 

Diese vitalisierenden Mantras beantworten ein tiefes Verlangen nach dem lebenden 
Leben, und Vertrauen zu haben und froh zu sein mit der ewigen Veränderung deines 
Bestehens.  

Diese Begleitung beginnt mit dem Fühlen, dass das „Jetzt“ dich in die Wahrnehmung 
der ewigen Veränderung bringt, währenddessen gerade da auch eine immense Ruhe und 
Tiefgang ist. Durch das Fühlen, dass das „Jetzt“ sowohl der Träger von Veränderungen 
als auch von Anwesenheit ist, fühlst du dein tiefes Verlangen um mit dem was dich diese 
Wesentlichkeit erfahren lässt, intimer zusammen zu sein. Die Aum Namo Shivaya Mantra 
begleitet dich, um dich in diesem heiligen „Jetzt“ zu baden.  

Du kannst dadurch fühlen wie öffnend und befreiend es ist, mit diesem essentiellen Wert 
des Bestehens in Kontakt zu sein und du fühlst das Bedürfnis, nichts als Gutherzigkeit 
und Liebe zu dieser Lebensqualität strömen zu lassen, und das ist das, wozu die Mangalam 
Vishnu Mantra dich einlädt. Dieses so tiefe Zusammensein mit dem meist Wesentlichen 
in dir, lässt dich die Reinheit und die Echtheit davon erfahren und es entsteht der 
Wunsch, gerade durch diese Reinheit begleitet zu werden.  

Die Guru Brahma Mantra führt dich darin weiter, denn sie geht darüber, dass du allein 
dem meist Wesentlichen Raum zu geben wünschst, um dich zu begleiten. Der Tiefgang 
und die glücklich machenden Gefühlswerte, die durch diesen Wunsch zu äußern in dir 
fühlbar werden, stimulieren dich dann von selbst, zusammen mit der Bhaje Bhaje Mantra 
(sing oh sing über den Wert der Essenz), über diese innere Glückseligkeit zu singen.  

Der Sri Ram Embrace Song benennt dann diese Quelle der Freude als deine Lebenskraft. 
Er ehrt diese Kraft, preist sie und vertraut auf diese innere Freudenenergie als die beste 
Lebensenergie, mit der du deinen Lebensweg gehen und von der du dich inspirieren 
lassen kannst. Nach dieser Begleitung ist vor allem viel Leben und Strömen in dir und du 
fühlst dich in diesem konstanten Strom ganz zuhause und voll Selbstbewusstsein 
anwesend. 
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-living 
Info Manipura-Chakra (Magenchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 192.  



 

 36 

Track 1: Aum Namah Shivaya Mantra 
– Brunnen des allumfassenden Wohlbefindens 
Mantra: Aum namaha Sambhavaya cha, Mayobhavaya cha,  
namah Shankaraya cha, Mayaskaraya cha, namah Shivaya cha,  
Shiva Taraya cha, namah Shivaya cha, Shiva Taraya cha,  
Shiva Taraya cha, Shiva Taraya cha, (Aum namaha) 

Aum namah Shivaya 

Freie Übersetzung: „Oh Ewiges Jetzt, Geber von 
sowohl zeitlicher als auch ewiger Freude, von sowohl persönlichem als auch spirituellem 
Glück, von Gnade und Reinheit, von allumfassendem Wohlbefinden, ich beuge 
empfänglich und ehrerbietig vor deiner Wahrheit und deiner lebendigen Anwesenheit, 
der ich in jedem Moment wieder begegnen darf, um damit zusammen zu sein.“ Oder 
kurz gesagt: „Oh heiliges ewiges Jetzt, in dir möchte ich bestehen.“ Wörtlich bedeutet 
Aum Namah Shivaya „Oh sei gegrüßt Shiva“ oder mit anderen Worten und freier 
übersetzt: „Oh lebendiges ‚Jetzt‘, ich verneige mich vor dir, um immer wieder aufs Neue 
mit dir zusammen zu sein.“ 

Das Aum Namah Shivaya Mantra ist ein meditatives Mantra, das dich immer wieder zu 
dem offenen Fühlen des Da-Seins und seiner Tiefe zurückbringt. Das Mantra beginnt 
mit der Rezitation verschiedener Bezeichnungen Shivas, bei denen es um das gesamte 
Wohlergehen des Menschen geht. Die Namen sind: Shambhavaya (Geber der zeitlichen 
Freude), Mayobhavaya (Geber der ewigen Freude), Shankaraya (Geber des persönlichen 
Glücks), Maskaraya (Geber des spirituellen Glücks), Shivaya (Geber der Gnade) und Shiva 
Taraya (Geber der Reinheit). Die Nachsilbe -cha bedeutet: was ich mir so ersehne. 

Dann beginnt das Aum Namah Shivaya Mantra und wird die Verbeugung, um immer 
wieder im lebenden „Jetzt“ zu sein, stets wiederholt, damit eine immer tiefere 
Übereinstimmung mit dem lebenden „Jetzt“, das du im Wesentlichen bist, stattfinden 
kann. Das Mantra bringt dich mit dem „Jetzt“ in Berührung, das dich in die Erfahrung 
des ewigen Wandels bringt, während gleichzeitig ein intensiver Frieden und eine große 
Tiefe spürbar sind. Indem du fühlst, wie das „Jetzt“ sowohl Träger des Wandels als auch 
der Anwesenheit ist, fühlst du dein tiefes Verlangen, mit dem, was dir einen 
Vorgeschmack auf das Wesentliche gibt, inniger verbunden zu sein. Das Mantra begleitet 
dich, in diesem heiligen „Jetzt“ zu baden. Dadurch fühlst du, wie öffnend und befreiend 
es ist, mit diesem essentiellen Wert des Bestehens in Kontakt zu sein. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt emotionale und mentale Spannungen. 
o Macht dich sensitiv, öffnet dein Magenchakra und hilft dir, Kummer loszulassen. 
o Erweicht dein Herzchakra und befreit dich von Herzschmerz. 
o Befreit dich von Starrköpfigkeit, Glaubenssätzen und öffnet dich für das JETZT. 
o Unterstützt deine Offenheit, dich in eine bereichernde Entwicklung zu begeben. 

 
Dauer: 20.04 Minuten.  



 

 37 

Track 2: Mangalam Vishnu Mantra 
– Die schützende Kraft des Lebens 

Mantra: 
Mangalam bhagavan vishnum 
Mangalam garudadhwajah 
Mangalam pundareekaksham  
Mangalayatano harih 
 
Vishnu mahavishnu, Vishnu mahavishnu, Vishnu 
mahavishnu, Mahavishnu 
 
Mangalam bhagavan vishnum  
Mangalam garudadhwajah 
Mangalam pundareekaksham   
Mangalayatano harih (mangalayatano harih, mangalayatano 
harih) 

 
Freie Übersetzung: 

Ich beuge vor der alles durchdringende Energie,  
die in dem ganzen Universum anwesend ist.  

Ich beuge vor dieser Lebensenergie, die friedvoll ist,  
weil sie in allem die Essenz ist.  

Diese wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen,  
das in einem endlosen Ozean auf einem Bett von Kobras ruht,  

aus seinem Nabel kommt ein langer Stiel mit einer offenen Lotusblume  
als Ursprung der Schöpfung.  

Diese Energie ist die Essenz aller spirituellen Wahrheit  
und von allen Existenzlagen.  

Diese Energie ist so subtil, dass sie den ganzen Kosmos durchdringt.  
Sie wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen mit einer lila Haut,  

wie von Regenwolken, in einer prächtigen Gestalt  
und einhergehend mit der Energie von Glück und Schönheit. 

Ich beuge vor dieser alles durchdringende Energie,  
die mir die Reinheit der Seele zeigt,  

und wofür ich mich in Meditation immer wieder öffne.  
Dadurch vergeht meine Angst vor dem Unbekannten wie von selbst  

und das Zusammensein mit meiner Seele  
wird zu einer Basis von Freiheit und Vertrauen. 

 
Alles Liebe und Gute für die Energie, die alles durchdringt.  

Alles Liebe und Gute für die Energie, die in allem anwesend ist.  
Alles Liebe und Gute für die Energie, die die Essenz in allem blühen lässt.  

Alles Liebe und Gute für die Energie, die hier auf Erden Leben heißt. 
  



 

 38 

Das Mangalam Vishnu Mantra öffnet dich für die Vishnu-Energie: die gutartige, stets 
bereichernde und schützende Energie, die in allem Leben vorhanden ist, alles 
durchdringt und der Essenz von allem den Raum zur Entfaltung gibt. Bei der Rezitation 
besingst du die Vishnu-Energie aus einer tiefen meditativen Erfahrung heraus, um noch 
tiefer mit ihrer Essenz in dir Kontakt zu machen. Dann wird das Mantra kontinuierlich, 
endlos und alles durchdringend gesungen, um anzugeben, wie grenzenlos groß das Leben 
ist. Vishnu ist die alles durchdringende Essenz in allem, was ist, die das gesamte 
Universum unterstützt, unterhält und durchdringt, und das sowohl in der Vergangenheit, 
der Gegenwart als auch in der Zukunft. 

Vishnu wird meistens auf einem großen Adler, dem Garuda, dargestellt, was zeigt, dass 
er unbegrenzt überall kommen kann und überall ist. Er ist oft zusammen mit seiner Frau 
Lakshmi, der Göttin des Überflusses, der Schönheit und des Glücks, was bedeutet, dass 
das Erfahren seiner alles durchdringenden Reinheitsenergie dich in einen Zustand des 
Glücks versetzt. Vishnu wird auch oft dargestellt, wie er den Ur-Ozean (kshira sagara, der 
Milch-Ozean) aufrührt, um anzugeben, dass die alles durchdringende Energie des Lebens 
der ursprüngliche Aspekt des Schöpfungsprozesses ist. Er ruht dann auf einem Bett aus 
Kobras, die ihn tragen und schützen, als Zeichen dafür, dass er mit seiner Energie 
vollständig von allen Lebenskräften unterstützt wird. Dieser Ozean ist der Ursprung des 
Lebens und damit deines Menschseins, in welchem du dir deiner Essenz bewusst sein 
kannst. Vishnu repräsentiert diese Aktualität, diese von Essenz und Leben 
durchdrungene Realität der Evolution, von der auch du ein Teil bist. Aus seinem Nabel 
entspringt ein Lotus, als Zeichen, dass Vishnu der essentielle Grund der gesamten 
Schöpfung ist. 

Vishnu wird mit einem Teint abgebildet, der die blau-violette Farbe der wassergefüllten 
tropischen Regenwolken hat. Vishnu hat vier Arme. Mit diesen hält er einen Lotus als 
Zeichen der Blüte und Reinheit. Außerdem hält er eine musikalische Muschel, die Töne 
erzeugt, die dir helfen, deine Gedanken loszulassen und zu deinem Inneren und dem 
Ursprung des Lebens zu kommen. Dies zeigt an, dass seine Energie über (Sanskrit vi) alle 
Grenzen hinausgeht. Drittens hält er ein Rad, das Symbol der Unendlichkeit, als Zeichen 
für seine alles durchdringende, unendliche Energie. Und viertens hält er einen Stab in der 
Hand, um anzuzeigen, dass er alles mit seiner Essenz unterstützt. Die essentielle, 
unterstützende Funktion des Stabes ist wie der rote Faden in einer Geschichte, wie die 
Gräte in einem Fisch, und wie die Wirbelsäule in dir als Mensch.  

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Ermutigt dich, das Leben zu umarmen und so Frieden mit allem zu schließen, was 

lebt. 
o Macht dich dankbar für deine Existenz, dein „Da-Sein“ und dein Lebensglück. 
o Bekräftigt dich in deiner Bereitschaft und Möglichkeit, Beziehungen einzugehen. 
o Bekräftigt, dass alles in dir wertvoll ist, wenn du dich tief und respektvoll öffnest. 
o Lässt dich alles, was besteht, als eine Kraft sehen, die zur Ganzheit gehört. 

 
Dauer: 20.38 Minuten  



 

 39 

Track 3: Guru Brahma Mantra 
– Ode an die Ganzheit die du bist 
Mantra: 
Guru Brahma guru vishnu, guru devo maheshvarah 
Guru saakshaat Parabrahma, tasmi Sri guruvey namaha 

Aum Sat Cit ekaam Brahma 
 
Freie Übersetzung: „Oh schöpfende Kraft, Träger von 
sowohl ständiger Veränderung als auch Unterstützung 

von allem was lebt, gerne lasse ich mich ehrerbietig durch dich als meinen absoluten 
Lehrer führen, denn du bist das ewige Sein.“ Dem Mantra folgt am Ende Aum Sat Cit 
ekaam Brahma (Ganzheit - Sein - Bewusstsein - Eins - Essenz), was frei übersetzt bedeutet: 
„Sein ist die einzige Essenz, die besteht.“ 

Die Sanskritwurzel des Wortes Brahma ist brih und bedeutet ausdehnen, vermehren, 
wachsen, größer machen. Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und 
allwissenden Ursprung, von dem die kreative Energie ausgeht. Die schöpferische Energie 
ist die Energie, die entstehen, bestehen und wachsen lässt. Brahma ist der Inspirator, die 
Energie, die das Leben möglich macht, die die Erfahrung des „Da-Seins“ ermöglicht und 
die dem, was „ist“, den Raum gibt, sich auf jede erdenkliche Weise auszubreiten. Diese 
Energie verleiht unserem Dasein die Essenz und ermöglicht es uns, das Bestehen als 
Seele zu erfahren. 

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brahma, die inspirierende und schöpfende 
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Im Hinduismus wird der Gott 
Brahman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige Dreifaltigkeit): Brahma (Kreation), 
Shiva (Veränderung) und Vishnu (Unterstützung). In diesem Mantra wird betont, dass 
Brahma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft auch die Kräfte der zwei anderen in 
sich trägt. Inspiration impliziert ja auch Transformation (Shiva, hier Mahesh genannt) und 
Stabilität (Vishnu). In dem letzten Satz von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit: 
„Einzig an solch einen Lehrer, wobei Kreation, Transformation und Unterstützung 
zusammenkommen, schenke ich ehrerbietig meine Hingabe.“ 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Fördert deine spirituelle Offenheit und bringt dich in Beziehung mit dem Leben als 

Ganzes. 
o Lässt dich dankbar sein für die Inspiration und das Licht des Größeren. 
o Erweckt in dir die Sehnsucht mit dem Wesentlichen und einem spirituellen Lehrer 

oder einer spirituellen Inspirationsquelle, zusammen zu sein, die dich dorthin 
begleiten. 

o Ermutigt, dich mit dem Wesentlichen in dir und allem um dich herum zu verbinden. 
o Öffnet dich für den Einfluss des räumlichen Ganzen und gibt innere Offenheit für 

den Frieden und die Liebe deiner Seele als Ausgangspunkte für deine Lebensweise. 
 
Dauer: 21.55 Minuten.  



 

 40 

Track 4: Bhaje Bhaje Mantra 
– Die Dankbarkeit für deinen inneren Wert 

Rezitation: 
Jaya radhamadhava kunjabihari 
Gopi janavallabha girivaradhari 
Jasodanandana brajanaranjana 
Jamunatira vanacari 
 
Mantra: 
Bhaje bhaje nandanam radhamadhava 
Bhaje bhaje nandanam janavallabha 
Bhaje bhaje nandanam brajanaranjana 
Bhaje bhaje nandanam radhamadhava 

 
Freie Übersetzung Rezitation und Mantra: „Alle Ehre an das erhabene Liebesspiel von 
Radha und Krishna, worin der edle Herr seine Liebste zu dem Höchsten seines 
erhabenen Seinszustand erhebt. In diesem Paradies auf Erden, wo in einer Bucht, der 
Fluss und der Wald zusammenkommen, vermengt der Sohn von Yasoda freudvoll seine 
kosmische Energie mit der verzückten und hingebungsvollen Radha.“ 

Der erste Satz der Rezitation unterstreicht den immensen Wert dessen, was auf der 
gefühlsmäßigen, spirituellen Ebene der Liebe erlebt werden kann und verwendet dafür 
die folgenden Worte. Das Wort jaya bezeichnet eine freudige Anrufung des 
Wesentlichen, die ehrerbietig und befreiend ist. Das Wort radha bezeichnet die 
hingebungsvolle und liebende Partnerin Krishnas und vermittelt, was vollkommene, 
liebende Hingabe ist. Das Wort madhava zeigt an, dass Krishna ein edles Wesen ist. Das 
Wort kunja zeigt an, dass es hier um etwas Besonderes und Auserwähltes geht. Der 
Begriff bihari zeigt an, dass es sich hier um eine große und kraftvolle Energie handelt.  

Der zweite Satz der Rezitation unterstreicht den Wert dessen, was spirituelle und 
liebevolle Hingabe mit sich bringt. Das Wort gopi zeigt an, dass die Liebe des Devotes 
von dienender, demütiger und fürsorglicher Natur ist. Das Wort jana bedeutet Art und 
weist darauf hin, dass alle Menschen diese innere Fähigkeit in sich tragen und sich ihr 
öffnen können. Das Wort vallabha zeigt an, dass diese Hingabe aus einem Seinsraum oder 
einer Seinserfahrung von höchstem Wert erfolgt. Das Wort giri bedeutet Berg und steht 
für die Großartigkeit und Unerschütterlichkeit des Devotes. Das Wort dhari bedeutet 
festsitzend oder beharrlich und steht für die Standhaftigkeit des Devotes und das Wort 
Vera bedeutet Umkehrung und zeigt an, dass der Devote durch seine Liebe zu Krishna 
seine persönlichen Interessen hinter sich gelassen hat.  

Der dritte Satz der Rezitation betont den Wert dieser spirituellen und liebenden Hingabe, 
die in uns allen als Menschen vorhanden und zugänglich ist. Das Wort Jasoda ist der 
Name von Krishnas Mutter und nandana bedeutet der Sohn von, denn Krishna ist mit 
Liebe ihr Sohn. Das Wort braja bedeutet Vermehrung und Ausdehnung und zeigt an, 
dass sich durch Krishna eine solch tiefe Liebe ausbreitet. Das Wort rajan zeigt an, dass 



 

 41 

etwas erfreulich ist und eine gewisse Verzückung mit sich bringt, denn seine Mutter ist 
glücklich darüber, es entspricht auch ihrem Wunsch, dass sich spirituelle Liebe ausbreitet. 
Das Wort janarana bedeutet wie das Wort jana eine Art oder eine Gruppe von Menschen 
und betont hier, dass alle Menschen diese lebendige Essenz und spirituelle Liebe, die 
Krishna mit seiner Anwesenheit entfacht, in sich tragen und ihr Raum geben können.  

Der vierte Satz der Rezitation betont, wie wichtig es ist, dass jeder durch Meditation die 
spirituelle und liebevolle Hingabe in sich selbst erfährt und ausbreiten lässt. Das Wort 
Jamuna bezieht sich auf einen der heiligen Flüsse Indiens, der in der Geschichte von 
Krishna eine wichtige Rolle spielt. Flüsse symbolisieren das fließende, nährende Leben, 
die ewige Verschmelzung von Veränderung und Präsenz. Das Wort tira kann mit Ufer, 
Bucht übersetzt werden. Hier symbolisiert das Flussufer den ruhigen, windgeschützten 
Raum der Meditation, wo du an einem ruhigen, sicheren Ort in der Nähe des Flusses die 
Verschmelzung von ewigem Wandel und Präsenz verinnerlichst. Das Wort vana bedeutet 
Wald und symbolisiert hier das Natürliche und das Wort cari bedeutet Übung. Zusammen 
verweisen sie darauf, wie wichtig es ist, viel und auf natürliche Weise zu meditieren.  

Das Mantra: Das Wort bhaje bedeutet „singe den Namen des Wesentlichen“ oder „im 
Namen des Wesentlichen“ und macht dich darauf aufmerksam, wie wertvoll es ist, das 
Wesentliche in dir zu benennen und diesen Wert regelmäßig auf jede erdenkliche Weise 
auszudrücken. Das Wort nandanam bedeutet Freude und betont, dass du glücklich und 
freudig wirst, wenn du das Wesentliche ständig ausdrückst. Das Wort radhamadhava weist 
auf die Erhabenheit des spirituellen Liebesspiels von Radha und Krishna hin, das hier 
besungen wird, und das Wort janavallabha deutet an, dass deine Hingabe an das 
Wesentliche auch in diese Qualität eintreten und dich mit deiner wesentlichsten Essenz 
verbinden kann. Das Wort brajanaranjana gibt an, dass sich diese Energie der Essenz auf 
freudige Weise ausbreitet, wenn du sie erfährst und über sie singst und sprichst.  
All diese Wörter, Namen und ihre Bedeutungen sind stark mit der Tiefe des Sanskrits 
und der religiösen und philosophischen Erfahrungswelt der indischen Kultur verbunden. 
Anandajay hat die Wörter hier etwas ausführlicher erklärt und definiert, denn eine 
wörtliche Übersetzung dieser poetischen Erlebniswelt würde sich für jemanden, der 
Sanskrit nicht kennt, zu leer anfühlen. Fühle also, was die Worte und die prägnante 
Erklärung mit dir machen, und lass sie dein Gefühl für das Mantra und seine Geschichte 
auf eine Weise vertiefen, die du verinnerlichen kannst.  

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt deine innere Stimme und ihre Verbindung zu deinem Herzen. 
o Ermutigt dich, das Leben als spirituelle Entwicklung anzunehmen. 
o Lässt dich wieder einem tieferen Wissen vertrauen und befreit dich von 

Niedergeschlagenheit und einer Lebenshaltung, die von der Opferrolle ausgeht. 
o Lässt dich, wieder dichselbst lieben und auf dein Inneres hören. 
o Unterstützt, dein inneres Erleben zu verstehen, zu äußern und danach zu handeln. 

 
Dauer: 20.58 Minuten.  



 

 42 

Track 5: Sri Ram Embrace Song 
- Spirituelle Freude und Kraft erfahren 

Mantra: 
Sri ram jay ram jay raahm 
 
Freie Übersetzung: „Oh Kraft der inneren Liebe, durch 
dich kann ich integer handeln und bin vor negativer 
Energie geschützt.“ 
 

Das Sri Ram Jay Ram Mantra ist ein bekanntes Mantra, das häufig gesungen wird und auf 
die Quelle der Freude als deine Lebenskraft hinweist. Es respektiert diese Kraft, preist 
sie und vertraut dieser inneren Freudenenergie als die beste Lebensenergie, mit der du 
deinen Lebensweg gehen und von der du dich inspirieren lassen kannst. Diese Freude, 
die aus deinem Inneren kommt, ist ein ständiger Ratgeber, eine Inspirationsquelle und 
ein Bürge für dein Leben, dein Handeln und dein weiteres spirituelles Erwachen.  

Das Sanskrit-Wort Sri wird verwendet, um anzuzeigen, dass die folgenden Worte eine 
hohe Wertigkeit haben und Respekt verdienen. Das Sanskritwort jay bedeutet Freude 
und ist ermutigend und feierlich zugleich gemeint. Das Sanskrit-Wort ram bedeutet dann 
innere Freude, die eintritt, wenn du mit deinem Wesen völlig im Reinen bist. Wenn du 
von dort aushandelst, schützt du dich vor negativen Einflüssen und dein kraftvolles 
Handeln wird nicht mehr von deinem Ego bestimmt.  

Indem du diese Kraft (Ram), die nicht selten mit der positiven Ego-Kraft verwechselt 
wird, als Umarmung zulässt, bleibt zumindest klar, dass diese Kraft nur in der Offenheit 
für und in der Gemeinschaft mit dem Größeren freigesetzt wird und somit rechtschaffen 
und frei von Ego-Identifikation bleibt. Der Sri Ram Embrace Song unterstützt dich in 
deiner Offenheit für diese spirituelle Freude und fördert auf sanfte Weise eine 
Umarmung mit der Kraft der essentiellen spirituellen Freude, die dein Ursprung ist. 

Die Melodie dieses Embrace Songs zeigt an, dass du dich mit der köstlichen Qualität der 
Kraft aus Liebe verbindest, denn ohne Liebe würdest du diese Kraft zu sehr mit dem 
Ego verschmelzen lassen, und dann wird sie zu einer Kraft, die gewinnen oder kämpfen 
will. Die Kraft des Ram ist freudig, ursprünglich und voller Hingabe, sie lässt alle 
negativen Hindernisse verblassen. Wenn du dich selbst liebst, dein Wesen liebst, wirst du 
auch die innere Kraft des Ram lieben. Du wirst feststellen, dass du durch das wiederholte 
Singen dieses Mantras frei von Angst und Dunkelheit wirst und wieder die Kraft findest, 
dein authentisches Selbst auszudrücken und voll Vertrauen den entsprechenden Weg zu 
gehen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs 
o Lässt dich mit der essentiellen spirituellen Freude, die deine wesentlichste Kraft ist, 

Freundschaft schließen. 
 
Dauer: 21.33 Minuten.  



 

 43 

Celebrations of Love 
– Mantras für das Anahata-Chakra 
Fünf liebevolle Mantras für spirituelle 
Geborgenheit, Einheit, Liebe, Harmonie und 
Freude.  

1. Aum Purnam Mantra 
2. Brahma Mantra 
3. Hari-Bhole Mantra  
4. Govinda Mantra 
5. Sat-Ananda Embrace Song 
 

Diese Mantras öffnen dich für die tragende, spirituelle Liebe des Lebens und deines 
Bestehens. Sie geben Antwort auf dein Verlangen nach dem heilenden und Erkennung 
gebenden Gefühlswert der Zuneigung und geben dir eine liebevolle Umhüllung.  

Das beruhigende Aum Purnam Mantra lässt dich erfahren, dass das Sein, die Basis deines 
Bestehens, allumfassend ist. Das Mantra lässt alles was die Schöpfung mit sich bringt und 
alles was du in dir selbst erfährst, zu einem allumfassenden, übereinstimmenden Ganzen 
zusammenkommen, wodurch alle gefühlsmäßige Zerteilung wegfällt.  

Danach folgt das Brahma Mantra, die dich einlädt, das Wesentliche in dir selbst und im 
Leben zu erkennen als das, was aus einer tiefen essentiellen Liebe vollauf zum Blühen 
wünscht zu kommen und Teil der Wirklichkeit wünscht zu werden.  

Das Hari-Bhole Mantra lässt dich danach erfahren, dass eine wesentliche Liebe besteht, 
die alles gibt und dein Herz stets wieder streichelt, um es sanft und offen sein zu lassen 
für die sensitiven Berührungen dieser Liebe.  

Das Govinda Mantra begrüßt die Kraft der Liebe als das, wohin wir uns alle hinzugezogen 
fühlen, was uns Freude schenkt, uns unterstützt und schützt. Es ist diese Liebe, die uns 
dazu bringt, unsere Grenzen zu verlegen um zum Blühen zu kommen, mehr ein Ganzes 
zu sein, die Freiheit von Veränderung anzugehen und unser Licht zu entwickeln. 

Das letzte Mantra ist der Sat-Ananda Embrace Song, da besingst du das Licht des Seins in 
deiner Seele. Die Seele, der Nektar deines Herzens, ist in jedem vorhanden, auch in dir. 
Das Licht des „Seins“ erinnert dich an diesen Nektar: die Essenz des „Seins“. Dieser 
Nektar öffnet dich für die Energie des Lebens, der Schöpfung rundum, und schenkt dir 
Freiheit in deinem Herzen, dem Gebiet des Mitgefühls, der Zuneigung und der Liebe. 

Nach dieser musikalischen Begleitung des Erfahrens essentieller Liebe, ist in der übrig 
bleibenden Stille eine tiefe Zartheit und Umhüllung zu fühlen, von wo aus du wieder 
anders mit dem Leben und dir selbst umgehen wirst. 
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-love 
Info Anahata-Chakra (Herzchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 193.  



 

 44 

Track 1: Aum Purnam Mantra 
– Die allumfassende Vollkommenheit des Seins ehren 
Mantra:  
Aum Brahman, Aum Brahman, Aum Brahman 

Aum purnamadah purnamidam 
Purnaat purnamudachyate 
Purnasya purnamadaya 
Purnam evavashishyate  

Aum Brahman, Aum Brahman, Aum Brahman 
 
Freie Übersetzung: „Sowohl das Wesentliche als auch die Schöpfung ist alles umfassend 
(sowohl der essentielle Ursprung von allem, als auch der Kosmos und die Welt, all das 
Geschaffene oder Bestehende, sind vollkommen.) Nur das Allumfassende kann 
Allumfassendes fortbringen. (Unvollkommenheit kann keine Vollkommenheit 
verursachen.)  Auch wenn etwas aus diesem Allumfassenden weggenommen wird, bleibt 
noch immer das Allumfassende übrig. (Was auch aus dem Leben verschwindet, das Sein 
bleibt immer als essentielle Perfektion bestehen.) Dieses Allumfassende nennen wir 
Purna und wir singen ihr hier dankbar und ehrerbietig zu.“ Die Übersetzung kann auch 
kurz so zusammengefasst werden: „Brahman, die Essenz des Bestehens, unseres 
Daseins, ist allumfassend, ist perfekt, ist das ewige Sein.“ 

Das Wort Purnam stammt von dem Sanskritstamm „pr“, das bedeutet: füllen. Purnam 
bezieht sich auf alles was voll und verfüllt ist, Inhalt hat und rund ist. Es wird wegen 
seinem Allumfassenden oft auch mit dem Wort Perfektion wiedergegeben. Diese alles 
umfassende Vollheit und Perfektion ist eine andere Form, um den Begriff Purnam oder 
Brahman zu umschreiben. Das Absolute, das, was alles schöpfen und verursachen kann, 
ist ja auch perfekt. Perfektion hat in diesem Sinn nichts mit Form, Schönheit oder 
Gutsein zu tun, sondern mit der alles umfassenden Essenz, aus welcher alles entsteht. 
Jeder, der über Meditation mit seiner Essenz in Verbindung kommt, erkennt darin diesen 
sogenannten perfekten oder absoluten Zustand, der mit Brahman und Purnam gemeint ist.  

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Bringt dich in Kontakt mit deiner inneren Vollheit, sie öffnet dich tief und die Liebe, 

die du dann erfährst, begleitet dich bei allen Lebenserfahrungen. 
o Hilft dir, dein Ego und seine Zwänge loszulassen und aus einem viel größeren 

Selbstgefühl heraus zu leben. 
o Erzeugt Ehrerbietung und Hingabe an das Allumfassende, das dich umgibt. 
o Hilft dir, wenn du Vergebung oder das Anbieten von Vergebung brauchst und sorgt 

dadurch für mehr Harmonie. 
o Lässt dich an der wärmenden Auswirkung des Zusammenseins teilhaben. 

 
Dauer: 19.52 Minuten. 
  



 

 45 

Track 2: Brahma Mantra 
– Dich dem Allumfassenden des Wesentlichen widmen 
Mantra: 
Brahmaarpanam Brahma havir 
Brahmaagnau Brahmanaa hutam  
Brahmai va tena gantavyam 
Brahma karma samaadhina 
Samaadhina, samaadhina, samaadhina 

Freie Übersetzung: (1) jede Form der Hingabe ist 
Energie von Brahma und verursacht Ausbreitung, Kreation und Entwicklung (der 
Sanskrit Stamm Brih bedeutet wachsen und ausbreiten); (2) die Tatsache, dass Hingabe 
stattfinden kann, ist die Energie von Brahma (alles was eine Rolle spielt, um Hingabe 
möglich zu machen, ist eine Folge von Ausbreitung, Wachstum, Kreation und 
Entwicklung); (3) dass Hingabe wirklich stattfindet, ist eine Bestätigung der Brahma-
Energie (die Energie des Tuns, und dass jemand da ist, der tut); (4) Alle materiellen 
Aspekte, die eine Rolle spielen in der Hingabe, sind die Energie von Brahma (alles was 
besteht, um Hingabe Form geben zu können). 

Das Brahma-Mantra interpretiert die Größe und das Allumfassende des Wesentlichen. 
Brahma ist die Energie der Schöpfung, die Energie des Seins, die das Leben ermöglicht, 
die die Erfahrung des „Da-Seins“ ermöglicht und die dem, was „ist“, den Raum gibt, sich 
auf jede erdenkliche Weise auszubreiten. Dies wiederum gipfelt in der ständig 
fortschreitenden Schöpfung, die wir Leben nennen und die du in diesem Mantra, 
besingst, ehrst und ihr in deinem Menschsein Raum gibst, durch deine Hingabe an die 
Größe und das Allumfassende des Wesentlichen. 

Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem 
die kreative Energie ausgeht. Bei ihr geht es um den Raum, zu erfahren, dass du lebst 
und ein Teil der Schöpfung bist. Die Schöpfung, das Sein im Werden, findet ständig in 
dir statt und wird durch dich sichtbar. Schließlich gibst du dem, was du ständig bist, den 
Raum, sich auszubreiten. 

Das Mantra sagt mit anderen Worten und in Kürze: „Alles ist Brahma, alles ist die sich 
ausbreitende Energie von Leben und Sein.“ Die Botschaft dieses Mantras ist dann auch: 
„Nur der Mensch, der Brahma (die schöpfende Kraft und Seins-Energie) in allem erkennt, 
wird auch in sich selbst den Brunnen von Brahma erfahren.“ 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hilft dir, Kampf, Ärger und Negativität loszulassen und Vergebung zu geben. 
o Entwaffnet deine Hartnäckigkeit und entspannt das Magenchakra und den Magen.  
o Schmilzt all deine Widerstände und macht dich wieder empfänglich. 
o Hilft dir bei dem Bedürfnis, dich hinzugeben. 
o All diese Aspekte unterstützen dein Verlangen nach Echtheit. 

 
Dauer: 19.30 Minuten.  



 

 46 

Track 3: Hari-Bhole Mantra 
– Beugen vor dem Seinsbrunnen der glückseligen Liebe 

Mantra: 
Aum namo (Aum namo) Aum namaha (Aum namaha) 
Aum namo (Aum namo) Aum namaha (Aum namaha) 
Aum namo (Aum namo) Hari Bhole (Hari Bhole) 
Ananda namaha (namaha, namaha) 

Aum namo Aum namaha  
Aum namo Aum namaha 
Aum namo Hari Bhole 
Namaha, namaha 

 
Freie Übersetzung: „Oh sei gegrüßt Wesentlichkeit, die uns ohne zu fragen alles gibt und 
unsere Herzen stiehlt.“ 

Beim Hari-Bhole-Mantra geht es um dein Verlangen nach dem Wesentlichen und darum, 
wie die freudige Glückseligkeit, die du dann erfährst, dich tiefer für die liebevolle Weite 
deines Seins und den kosmischen Lebensraum, von dem du ein Teil bist, öffnet. 

Das Wort Hari ist ein Name für Krishna: das wonach wir alle uns innerlich sehnen und 
wohin wir uns entwickeln möchten. Es steht für das Wesentliche, für welches wir die 
tiefste Liebe fühlen, für das Wesentliche, das unsere Herzen stiehlt. 

Das Mantra besteht aus dem Wort Aum, das anzeigt, dass du die folgenden Worte und 
Klänge aus der „Ganzheit des Seins“ heraus erfährst und ausdrückst. Das Wort namo 
bedeutet „sei gegrüßt“ und reicht an, dass dieser Gruß mit Ehrerbietung und in einer 
verbeugenden Haltung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort Hari ist somit ein Name 
für Krishna, und Bhole steht für Shiva: das Wesentliche, das, weil es alles zerstört und 
erneuert, uns alles gibt, ohne zu fragen. Das Wort Ananda drückt freudevolle 
Glückseligkeit aus, welche der Liebe des Wesentlichen innewohnt. Das Wort Namaha 
gehört zum gleichen Stamm als das obengenannte Namo und bedeutet: Ich grüße dich. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Reinigt deine Mentalität und deine Stimmung. 
o Gibt dir Vertrauen und neue Lebensfreude. 
o Appelliert an dein Verlangen nach Klarheit und Aufgeräumtheit. 
o Erwärmt dein Herz, deine Seele und nährt dein Verlangen nach Liebesaustausch. 
o Unterstützt dich dabei, auf eine reine, klare und einfühlsame Weise und aus tiefer 

Einsicht heraus zu leben. 
 
Dauer: 20.16 Minuten. 
  



 

 47 

Track 4: Govinda Mantra 
– Das alles und jedes anziehende Wesentliche 

Mantra: 
Govinda, Gopala, gopinatha Krishnanamaha 

Gopinatha Krishnanamaha 
 
Freie Übersetzung: „Oh sei gegrüßt, das was allen 
Seelen Freude schenkt, was alle Seelen unterstützt, was 
alle Seelen beschützt und was alle Seelen zu sich zieht.“ 

 
Govinda, Gopala und Gopinatha sind drei verschiedene Bezeichnungen für Krishna und 
beleuchten den Aspekt der Freude, der Unterstützung und des Schutzes, und die Worte 
Krishna namaha drücken aus, dass man sich in ehrerbietiger Verehrung vor Krishna verneigt 
und ihn respektvoll als das alles und jedes anziehende Wesentliche begrüßt. 

Erklärung der Sanskritworte: Das Wort Govinda steht für Krishna als sein innewohnender 
Wert, der fortwährend Freude an alle Seelen schenkt. Das Wort Gopala steht für Krishna 
als sein innewohnender Wert, der fortdauernd alle Seelen trägt und unterstützt. Das Wort 
Gopinatha steht für Krishna als sein innewohnender Wert, der ewig alle Seelen beschützt. 
Und das Wort Krishnanamaha vermittelt eine ehrerbietige Beugung und einen 
respektvollen Gruß an Krishna, die alles und jedermann zu sich ziehende Wesentlichkeit 
des Lebens in allen seinen Aspekten und besonders in den obengenannten Werten. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt Gefühle der Einsamkeit. 
o Wirkt umhüllend und gibt Geborgenheit. 
o Lässt dein Herz sanft werden, entspannt dein Gehirn und beruhigt dich. 
o Mildert deine Überzeugungen und führt zur Hingabe. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, energetisch wieder feinfühlig zu werden. 

 
Dauer: 19.44 Minuten. 
  



 

 48 

Track 5: Sat-Ananda Embrace Song 
– Zum Wesen herunterkommen 
Mantra: The Light of my Being shines brightly from within. 
It reminds me of my essence and harmonizes my way of living. 
The Light of my Being opens my loving heart. 
It frees all the darkness, which has split us apart. 

Im Sat-Ananda Embrace Song besingst du das Licht des 
„Seins“, das in jedem Menschen, auch in dir, anwesend 
ist.  Das Licht des Seins erinnert dich an das, was du 
wirklich bist und lässt dich immer wieder spüren, woher 

du ursprünglich gekommen bist und auch wohin du zurückkehrst. Jeder weiß, dass er, 
nachdem er eine Zeit lang als physischer Mensch gelebt hat, seine physische Existenz 
hinter sich lassen muss. Genau deshalb fragen wir uns, was es außer unserer physischen 
Existenz noch gibt, und diese Frage kann uns in Kontakt mit diesem inneren Seinslicht 
als Quelle aller Existenz bringen, das weiterreicht als die menschliche Existenz, in der du 
jetzt, vorübergehend, lebst.  

Das Mantra weist darauf hin, dass das Zulassen dieses Lichts dein Leben in eine 
besondere Frequenz bringt, die sich harmonisierend auf deinen Lebensweg auswirkt. 
Wenn du dich für das Seinslicht öffnest, kommt das Leben auf eine ganz andere Weise 
zu dir. Du erfährst dann einen inneren, erfüllenden Wert in allem. Dadurch verschwindet 
die unbefriedigte Suche in der Außenwelt oder in deinem Inneren nach irgendeiner Form 
von Bestätigung. Es können dann immer mehr Situationen in deinem Leben stattfinden, 
die in Einklang sind mit dem, was du bist. Der Kontakt mit dem Licht des Seins öffnet 
dich, sowohl für den Austausch von innen nach außen als auch von außen nach innen. 
Du bist dann offen für das Seinslicht in dir und offen für die Energie des Lebens, der 
Schöpfung, um dich herum. Offenheit lässt dich in Beziehung leben, weil du sowohl 
deine eigene Erfahrung als auch die der Umstände mit der gleichen Offenheit zulässt. 

Offenheit hilft dir auch, die Grenzen deiner Wahrnehmung loszulassen. In begrenzter 
Offenheit verstehst du Situationen nur bedingt und kannst daher viel weniger adäquat 
auf sie reagieren. Je größer deine Offenheit ist, desto besser wirst du spüren, was eine 
Situation erfordert oder braucht. Das wird sich harmonisierend auf dein Leben 
auswirken. Eine der schönsten Folgen von bewusster Offenheit ist die Freiheit, die sie 
dir in deinem Herzen gibt, dem Bereich des Mitgefühls, der Zuneigung und der Liebe. 
Wenn du das einmal erlebt hast, wirst du fühlen, wie ängstlich und einsam es vorher war, 
als du vom Seinslicht getrennt warst. Dieser Schmerz gibt dir die Kraft und den Wunsch, 
dich mit dem Licht des Lebens, dem Licht des Seins, zu verbinden und auszutauschen. 
Lege deinen Kopf in deinen Schoß und lass das Sein dich „durch das Universum“ tragen, 
zusammen mit der zum Licht hinbewegende Melodie dieses Mantras. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs 
o Lässt dich mit dem tragenden Leben und Mitgefühl, der Zuneigung und Liebe 

deines inneren Herzens, deiner Seele, Freundschaft schließen. 

Dauer: 20.00 Minuten.  



 

 49 

Celebrations of Joy 
– Mantras für das Vishuddhi-Chakra 
Fünf freudige Mantras für spirituelle 
Geborgenheit, Segen, Liebe, Frieden und 
Ehrlichkeit.  

1. Govinda Jaya Jaya Mantra 
2. Sri Ananda Mantra  
3. Hirdaya Mantra 
4. Sarvashanti Mantra 
5. Surya Embrace Song 
 

Die Mantras des Albums ‚Celebrations of Joy‘ vertiefen deinen Kontakt mit deiner 
inneren Freude und der Seligkeit deines spirituellen Herzens. Die Mantras stimulieren 
deine Offenheit für die fließende Qualität von Freude und Glück und lassen dich ihre 
Lebendigkeit und Kraft auf eine ermutigende Weise erfahren.  

Das Album beginnt mit der lieblichen und beruhigenden Govinda Jaya Jaya Mantra, welche 
dich sanft mit dem Tiefgang deiner Lebensfreude in Kontakt bringt. Dein Gefühl kann 
sich weiter öffnen und deine innere Freude wird langsam, wie Wasser aus einem sich 
öffnenden Brunnen, durch dich hinströmen und dir spirituelle Geborgenheit geben. 

Mit der Sri Ananda Mantra kannst du erfahren wie beide, innere Freude und die Seligkeit 
des spirituellen Herzens, zusammengehen.  Der Begriff Ananda (Glückseligkeit) stellt die 
tiefste Form der Freude dar, und auch dieses Wort wird gefolgt durch das vorher 
erwähnte Wort Jaya. Das innere Fühlen dieser Quelle der Freude und Lebenskraft und 
von da aus leben, verbinden sich in dieser aufweckenden Mantra.  

Danach folgt die Hirdaya Mantra, die dich fragt, die Wahrheit deines Herzens zu fühlen 
und von da aus mit der Welt in Beziehung zu treten. Wenn du lernst, auf dein spirituelles 
Herz und deine innere Freude zu vertrauen, bringt dich das in Kontakt mit spiritueller 
Liebe. Der Begriff Jaya (Befreiung, Freude, Glück) ist auch in diesem Mantra präsent.  

Das vierte Mantra ist die Sarvashanti Mantra. Wenn innere Freude und äußeres Glück frei 
verbunden sind, erfährst du das Strömen der lebenden Liebe, und wirst du den 
freudvollen Frieden (Shanti) in jeder Zelle deines Bestehens fühlen (sarva), das ist der 
spirituelle Frieden (Shanti), den du jedem wünschst (sarva).  

Das letzte Mantra ist das Surya Embrace Song, du darfst dich durch eine melodische 
Version des Surya- Mantras von den zwölf lichtvollen Seelenqualitäten umarmen lassen, 
sodass Freude und innerer Frieden in deinem Herzen und in deiner Seele entstehen.  
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-joy 
Info Vishuddhi-Chakra (Kehlchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 194. 
  



 

 50 

Track 1: Govinda Jaya Mantra 
– Die alles anziehende Essenz 
Mantra: 
Govinda jaya jaya 
Gopala jaya jaya 
Radha Ramana Hari 
Govinda jaya jaya 

Jaya, jaya, jaya 
 

Freie Übersetzung: „Sei geehrt, oh alles anziehende Essenz, die für uns sorgt. Sei geehrt, 
oh alles anziehende Essenz, die uns unterstützt und trägt. Sei geehrt, oh liebevolle 
Verehrerin, die diese wertvolle Essenz so über alles ehrt.“ 

Das Olinda Jaja Mantra besingt das Gefühl höchster hingebungsvoller Freude für das 
Wesentliche und Größere, das dich beschützt und umhüllt und nach dem du dich zutiefst 
sehnst, um dort heimzukommen, und inneren Frieden und Liebe zu finden.  

Das Wort Olinda steht für Krishna als sein innewohnender Wert, der Freude an alle 
Seelen schenkt. Er ist der nährende, schützende, alles überblickende und umhüllende 
Hirte aller beseelten Wesen. Das Wort Jaja ist ein freudevoller Anruf an das Wesentliche, 
das ehrenwert, glorreich und befreiend ist. Das Wort Gopala steht für Krishna als sein 
innewohnender Wert, der alle Seelen unterstützt. Radha ist der Name von Krishna’s meist 
ergebener Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort Radha bedeutet deshalb: vollkommene, 
liebevolle Hingabe. Das Wort Ramana bedeutet: durch das Wesentliche in Entzückung 
gebracht. Das Wort Hari ist ein Name für Krishna: das, wonach wir alle innerlich 
verlangen und wohin wir uns, auf welche Weise auch immer, entwickeln möchten. Es 
steht für das Wesentliche, für welches wir die tiefste Liebe fühlen, und das unsere Herzen 
stiehlt. 

Wenn wir Mantras singen oder hören, die diese Krishna-Energie interpretieren, besingen 
wir sozusagen die liebevolle, spielerische Energie des wahren Glücks und inneren 
Friedens, nach der sich jeder sehnt. Die Essenz des Lebens lockt uns also sozusagen mit 
Energien des spirituellen Friedens, der Liebe, der Freude und des Glücks, um uns zu sich 
selbst zurückzurufen und heimzukommen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Beruhigt dich, wenn du unruhig bist, und heilt deinen Schmerz. 
o Öffnet dich für deine innere Freude und bringt dich in Mitgefühl. 
o Wirkt entlastend auf deine Wirbelsäule und die Chakra-Eingänge. 
o Beseitigt Gefühle der Einsamkeit und lässt dich mit der gesamten Schöpfung in 

Verbindung treten. 
o Umgibt dich mit einer heilenden und allumfassenden Energie, der du vertrauen 

darfst. 
 
Dauer: 20.33 Minuten.  



 

 51 

Track 2: Sri Ananda Mantra 
– Quelle glückseliger Segnungen des Herzens 
Mantra: 
Sri Ananda jay Ananda jay jay Shanti Aum  
(Aum Shanti Aum) 
 
Freie Übersetzung: „Oh kostbare essentielle Freude, 
dich in mir zuzulassen, erfüllt mich mit innerem 
Frieden.“ 
 

Mit diesem Mantra wird die Freude von spiritueller Glückseligkeit (Seelenfreude) aus der Tiefe 
deines Ursprungs (alaaf) zum Ausdruck gebracht, durch die strömende Lebenskraft deines Seins 
(jour) bis zur Einheit in Hingabe (Shala). Während du zuhörst, lies Anandajays 
Erlebnisgeschichte hier unten, auf der das Sri Ananda Mantra basiert, um diesen Wert 
noch tiefer auf dich einwirken zu lassen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Hilft dir, mit deinem Verlangen vertraut zu werden und den damit verbundenen 

Mangel zu durchfühlen. 
o Befreit dich, wenn du dein Verlangen, deine Seele, dein Wesen verloren hast und sie 

hinter Schmerz versteckt hast. 
o Begleitet dich von der Fixierung und schmerzhaften Gefühlen zur Freiheit des 

Gefühls. 
o Hilft dir, gefühlsmäßig zu leben und sein zu dürfen. 
o Hilft dir, Blockaden, Selbstablehnung und Schwere zu verarbeiten. 

 
Dauer: 21.43 Minuten 
 

Erlebnisgeschichte Sri Ananda Mantra 

Das Wasser des Baches gibt immer wieder den kontinuierlichen und nie endenden Fluss 
meines Verlangens und dadurch auch die Verbindung mit meiner Seele an. Es fließt, 
sprudelt, brodelt, strömt und bewegt sich ganz natürlich zum tiefsten Punkt, so wie auch 
ich mein Verlangen zum tiefsten Punkt meiner Existenz gebracht haben möchte, um 
dort, von meiner Existenz und meinem Sein aus, mit meiner Seele zusammen zu sein. 

Die Geigen interpretieren mein Verlangen und meine tiefen Gefühle gegenüber meiner 
Seele. Ihre Heimwehklänge wecken meine Sehnsucht. Sie fühlt sich süß und warm an. 
Ich fühle immer diese Verbindung und genau deshalb verspüre ich immer den Wunsch, 
ihr so nah sein zu wollen. Die Sehnsucht, zusammen zu sein, hält mich liebevoll, sensitiv 
und offen. Sie lässt mich nach meinem Geliebten, meiner Seele sehnen. 

Wenn ich all das fühle, öffnet sich meine Herzgegend und diese Offenheit dehnt sich bis 
in mein Becken aus. Dem Liebsten, das ich in meinem Leben kenne, mache ich gerne 



 

 52 

eine Liebeserklärung. Eine Liebeserklärung an das, wonach ich mich so sehr sehne, an 
das, was so tief und klar in mir ist und dem ich so nah wie möglich sein möchte. Ich 
beginne meine Liebeserklärung, indem ich singe: sri ananda jay ananda jay jay shanti aum. 

Ich singe: Oh meine innere Geliebte, du bist das Süßeste und Prächtigste, du bist die 
seligste, friedvollste Wahrheit und Echtheit, die ich kenne. Nach dir sehne ich mich mit 
allem, was ich bin. Auch wenn du immer da bist, auch wenn ich dich immer spüre, die 
Sehnsucht verbindet uns und wird nie verschwinden, sondern unsere Verbindung immer 
erfahrbar halten. Oh meine liebste Geliebte, alles in mir sehnt sich danach, mit dir 
zusammenzukommen. Deshalb gebe ich dir diese Liebeserklärung. Und sie, meine Seele, 
antwortet mit aum shanti aum: Möge Frieden darauf ruhen. 

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, meine geliebte Blume der Glückseligkeit, ich fühle, 
wie die Verbindung des Verlangens mich so sehr nach deinem Sein und deinem Ursprung 
sehnen lässt. Ich fühle, was du bist und verspüre das Verlangen, das mit dir zu teilen Oh 
meine geliebte Seele, ich bin zutiefst offen für dich in allem, was ich tue, denke und fühle. 
Mein Verlangen lässt mich von deiner Schönheit singen, die ich in mir spüre, und von 
deiner Tiefe und deinem Wert, den ich in mir spüre. Ich singe von unserer Verbindung, 
ich singe von meiner Erfahrung, dass ich von dir herkomme. Dieses Gefühl ist so zart 
und weise. Und sie, meine Seele, sie antwortet mir mit einem noch reicheren Aum Shanti 
Aum: Möge Frieden darauf ruhen. 

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, ich werde so leidenschaftlich, wenn ich meine 
Sehnsucht nach dir fühle. Ich fühle mich so warm, wenn ich diese Sehnsucht ganz in mir 
zulasse, und sie durch meinen ganzen Körper und mein ganzes Gefühl fließt, und mich 
für dich öffnet. Ich fühle die Ganzheit, in der wir zusammengehören und in der ich, 
wenn ich sterbe, wieder zu dir zurückkehre. Oh liebste Ananda, du bist meine schönste 
Blume, mein reinster Nektar, meine kostbarste Wahrheit, mein himmlischer Vater, meine 
Urquelle. Meine Sehnsucht nach dir macht das Leben so wertvoll, wegen all des inneren 
Friedens, den ich durch die Sehnsucht nach dir in mir und in uns erfahre. Und sie, meine 
Seele, sie gibt mir ein noch deutlicheres Aum Shanti Aum: Möge Frieden darauf ruhen. 

Ich singe: Oh mein geliebtes Ananda, meine geliebte glückselige Seele, unsere 
Verbindung fließt durch das Erfahren der Sehnsucht nacheinander immer stärker durch 
meinen Körper und mein Gefühl. Auch mein Bewusstsein wird durch die Sehnsucht 
immer sanfter und verflüssigt. Ich singe über dich, ich rufe dich an, ich spreche über 
dich, ich erlebe dich. Alles in mir wird immer offener. Von meinem Herzen bis zu 
meinem Becken und meiner Krone, liebe Seele, ich bin bei dir. Und sie, meine Seele, 
antwortet mir mit einem noch deutlicheren Aum Shanti Aum: Möge Frieden darauf ruhen. 
Ich singe: Oh meine geliebte Seele, alles wird noch offener für die Liebesenergie meines 
Verlangens, für unsere Verbindung. Das wird von einem intensiven Frieden begleitet, 
der bis in alle meine Zellen hinein prickelt. Die Offenheit dieses Verlangens lässt mich 
näher an dich heranrücken, deine Glückseligkeit kann nun in mich hineinfließen und wir 
sind durch das Verlangen unserer Liebe noch intensiver miteinander verbunden. Oh 
meine geliebte Seele, du beruhigst mich mit deiner Glückseligkeit, du erfüllst alle meine 
Wünsche, wenn du in mich hineinfließt. Oh Geliebte, danke, fließe in mich hinein und 



 

 53 

fülle mich aus. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie mit mir sri ananda, jay ananda 
jay jay shanti aum singt: Möge glückseliger Friede darauf ruhen. 
Die Gitarre, die jetzt deutlicher dazu kommt, gibt an, welche Berührungen und welche 
tiefere Sanftheit ich erfahre, wenn ich den Nektar der Seele in mich hineinfließen lasse. 
Die Glückseligkeit von Ananda fließt durch das Flussbett meines Verlangens in mich 
hinein und berührt mich. Sie lässt alles in mir aufspringen und lässt zu, dass alles in mir 
berührt und losgelassen wird. Ich danke dir für alles, was du mir durch mein Verlangen 
in diesem Moment gibst. Ich bin offen für dich und empfange dich mit Ehrerbietung. 
Ich bete, während ich dich zulasse, deine Früchte erfahre und mich an unsere 
Gleichheiterinnere. Oh meine geliebte Ananda, du bist bei mir, und jetzt durch mein 
Verlangen im Austausch mit mir. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie 
abwechselnd mit mir singt sri ananda, jay ananda jay jay shanti aum: Möge glückseliger 
Frieden darauf ruhen. 
Auch im letzten Mantra, das ich singe, wiederhole ich: Oh Geliebte, nimm meine 
Hingabe von mir an und erfülle meine menschliche Gestalt, die diese Vereinigung mit 
dir erfahrbar macht. Oh meine Geliebte, ich weiß nicht, wie ich es sagen soll, aber ich 
liebe dich innig. Ich liebe dich so sehr, dass ich das nur wiederholen und singen kann. 
Ich liebe dich und das Verlangen, das uns so tief miteinander verbindet. Ich höre in dieser 
Offenheit und Erfüllung meinen inneren Wert und meine Echtheit vor Freude jubilieren. 
Und auch sie, meine Seele, jubelt vor Vollkommenheit, die sie mit Ananda und ihrer 
vollen Erfahrung des Einsseins zum Ausdruck bringt. Sie gibt sich ganz diesem Ausdruck 
ihres inneren Glücks hin, sie ist vollkommen glücklich. 
Langsam geht die Hingabe in tiefe, geheilte Harmonie und beruhigende, aber wache 
Ruhe über, in der meine Sehnsucht nach der Seele als erfüllte Wahrheit bleibt und meine 
Seele und ich in stiller Freude und innerem Glück zusammen sind. In dieser Stille 
verweile ich, gesegnet von, mit und in Ananda, in Verbindung mit meiner Seele, in 
Beziehung mit meinem Ursprung. 
In dieser erfüllten Stille öffne ich mich wieder für das fließende, lebendige Wasser, das 
an allem vorbei bis zum tiefsten Punkt fließt. Das Wasser nimmt alle Vergänglichkeit mit, 
lässt aber die Wahrheit des „Da-Seins“ in ihrer Reinheit als das Murmeln des fließenden 
Wassers zurück. Der Fluss des Wassers verändert sich jeden Moment, so wie die Zeit 
und das Leben, und so öffne ich mich für das verbleibende Geräusch des Wassers, für 
das „Da-Sein“. Erfüllt von der Freude und dem Licht der Beseelung, lasse ich mich an 
den tiefsten Punkt in mir tragen, wo ich bin und mit meiner beseelten Anwesenheit 
zusammen sein kann. Und sie, meine Seele, sie ist in mir, mit mir und bei mir. Sie ist ich 
und ich bin sie, Ananda. 
  



 

 54 

Track 3: Hirdaya Mantra 
– Quelle der gesegneten und freudigen Liebe 

Mantra:  
Hirdaya Anandajaya Hirdaya Shanti Aum 
 
Freie Übersetzung: „Oh mein Herz, du bist die Quelle 
der seligen und freudigen Liebe, des Lebens.“ 
 
Das Hirdaya Mantra öffnet dich für dein spirituelles Herz 

als Quelle der Liebe und Glückseligkeit. Lass die I-Klänge von Hirdaya dein Gehirn 
öffnen, erweitern und beruhigen, so dass es in Harmonie kommt und dir Raum gibt, 
fühlend zu werden. Und spüre, wie alle A-Klänge deinem Gefühl Raum geben, damit es 
wieder zugänglich wird und anfangen kann zu fließen. Schließlich sind Liebe und 
Aufblühen Gefühlswerte, Werte des Glücks. Fühle, wie in diesem Mantra deine 
Liebesenergie und Lebenskraft durch die Musik und die Worte und Intentionen des 
Mantras immer wieder aufs Neue aktiviert werden. Es ist eine Lebensfreude gebende 
Mantra, die dir Vertrauen in die nährenden Werte von Liebe und Licht gibt. Lies beim 
Zuhören die Erlebnisgeschichte unten, die auf dem Hirdaya Mantra basiert, um deine 
eigene Liebesbeziehung zu deinem Herzen noch tiefer zu erfahren. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Macht dich wieder berührbar und lässt dich wieder in dein Herz verliebt sein.  
o Hilft dir, die Liebe als größte Lebenskraft in allem, was du tust, wieder zuzulassen. 
o Lässt dich deine Urkraft genießen und gibt deinem Leben Richtung. 
o Lässt dich die Quelle der Liebe auch in allen anderen Lebewesen leichter erkennen. 
o Unterstützt dich, mit der reinen Liebe, die in dir anwesend ist, zusammen zu sein. 

 
Dauer: 19.39 Minuten. 
 

Erlebnisgeschichte: 
meine Liebesbeziehung mit meinem inneren Herzen 

Hirdaya: Sessel der Segnungen der Glückseligkeit  
und des wesentlichsten Friedens, der besteht 

 
Sanftheit und innerer Wert erfüllen mich und berühren mich liebevoll und mit 
Umhüllung. Oh mein Herz, ich bin so glücklich mit dir, so erfüllt von dir. Ohne dich 
wäre mein Leben völlig, aber völlig sinnlos. Ich liebe dich so sehr, so seelenvoll. Oh mein 
Herz, wie soll ich es dir sagen. Fühlst du meine Töne und mein Mitgefühl. Fühlst du 
meine Verehrung und Liebe für dich. Liebste, du bist mein Herz, du stiehlst mein Herz, 
mein persönliches Herz sehnt sich danach, mit dir als inneres Herz in Ganzheit 
zusammenzukommen. Deshalb kann ich am Ende dieses Gebets jedem, der es hören 



 

 55 

will, nur sagen: „Mach es wie ich, spüre dein Herz, folge deinem Herzen und empfange 
seine Segnungen.“ 

Oh mein Herz, ich tanze in Liebe um dich herum und lade dich ein, mit mir zu tanzen. 
Ich liebe dich so sehr, meine Quelle der friedvollen Liebe, des tiefsten Reichtums.  

Oh mein Herz, deine Liebe und dein Segen überfluten mich und machen mich süß wie 
Honig. Während du mitsingst, wird mein Körper noch offener für unsere Zweisamkeit. 
Du durchflutest mein Wesen mit deiner Feinheit und deinem Liebreiz. Oh mein Herz, 
ich danke dir für diesen Tanz der Liebe. Ich spüre, wie ich mehr und mehr mit dir zu 
einer Einheit verschmelze. Oh mein Herz, mein geliebtes Herz, mein einziges und ganzes 
Herz, das immer für mich da ist, mit dir möchte ich leben, mit dir möchte ich in diesem 
Leben zusammen sein, denn jeder muss von dir hören, jeder muss von dir wissen, jeder 
muss sehen, wie du bist, also Geliebte, benutze meinen Körper und meine Existenz und 
komme durch mich hindurch, um dich der Welt zu zeigen und sie daran zu erinnern, was 
du bist und was auch sie im Wesentlichen ist. Oh mein Herz, meine Liebe zu dir ist so 
groß und tief, dass ich mich dir mit meinem ganzen Bewusstsein hingebe. 

Die Geigen im Mantra unterstützen mein sanftes Gefühl und ich kann nichts 
anderessagen als: Oh mein Herz, nachdem ich all deine Segnungen erhalten habe, gibt es 
nur noch eines zu sagen. Ich fühle, dass ich wegen all der Segnungen, die ich durch meine 
Liebe zu dir erhalten habe, nur dir folgen kann. Und ich spüre, dass ich mich aufgrund 
dieses Reichtums nach nichts mehr sehne, als all diese Gaben nach außen zu teilen, mit 
anderen, mit der Welt. Dieses Teilen dessen, was ich mit dir in unserer Liebe erlebe, ist 
so großartig, reich und funkelnd, dass ich vor Freude tanze und spiele, lache und gebe 
und verteile. Oh mein liebendes Herz, meine Quelle des Reichtums, meine Oase des 
Friedens, mein Schatz der Essenz, ich danke dir für deine Liebe und für alles, was ich 
durch diese Liebesbeziehung mit dir empfangen darf. Ich kann dir meine Freude und 
Fülle nur als ein Lied der Verehrung widmen. Du als mein Herz erfüllst mein Leben bis 
in die Ewigkeit, die du im Wesen bist. 

Meine Freude über unsere Zweisamkeit wird jubelnd und macht mich innerlich ganz 
sanft durch ihre Vielfalt, als würde ich, begleitet von all diesem Jubel, langsam in deinen 
Schoß, in dein Herz, in dich hinabsinken. Dann spüre ich, wie ich, sanft und ganz berührt, 
unsere Liebe nur als bewegtes Äußern deines Namens, deiner Anwesenheit ausdrücken 
kann. Diese stille Berührtheit erfüllt mich, berührt mich, bringt mich zu meiner Basis, 
bringt mich zu dir. Wenn ich bei dir bin, fühle ich die Kraft, wieder über dich zu singen, 
weil ich so intensiv mit dir verbunden bin. Oh meine Liebste, komm und lass uns in 
unserem Tanz unsere Herzen in Frieden verschmelzen. Oh mein Schatz, ich liebe dich 
so sehr, ich bin du und du bist ich. Zusammen sind wir der friedvolle Segen der Existenz, 
wir sind eine Seele in Anwesenheit. Oh mein Herz, oh mein Herz, ich bin sprachlos. 

Von all den Gefühlsbewegungen still geworden, kann ich dir nur noch einmal in allen 
möglichen Tönen sagen, dass ich dich liebe, dass du für mich das Wertvollste von allem 
bist, was ich weiß, fühle, habe, erlebe und bin... Hirdaya Anandajaya Shanti Aum: Oh mein 
geliebtes Herz, in dir, und nur in dir ist dieser unvergleichliche und liebevolle Frieden 
anwesend, ein Frieden, in dem ich für immer bei dir sein möchte, um diesen Frieden 
gemeinsam zu verkörpern und ihm so einen Weg in die Welt und alles, was lebt, zu geben.  



 

 56 

Track 4: Sarvashanti-Mantra 
– Umfassender Frieden für alles und jeden 

Mantra: Sarvashanti, sarvashanti, sarvashanti bhavatu 
Sarvashanti bhavatu, sarvashanti bhavatu, sarvashanti bhavatu 
 
Freie Übersetzung: „Ich fühle allumfassenden Frieden, 
bin allumfassender Frieden und wünsche jedem 
allumfassenden Frieden.“ 
 

Das Mantra sarvashanti bhavatu singt über allumfassenden Frieden für alle. Shanti bedeutet 
Frieden und sarva bedeutet „jeder Teil“ und bezieht sich auf jeden Teil von dir, von der 
Welt, vom Kosmos, von was auch immer. Jeder Teil bedeutet auf eine schöne Art und 
Weise „alles“, aber jeder Teil ist liebevoller, weil kein Teil minderwertig ist und durch die 
Ganzheit werden die Teile nicht vergessen. Wir Menschen sind Teile eines größeren 
Ganzen und Gesamtfrieden für alle Teile bedeutet für jeden Menschen, für jeden Aspekt 
dieses Menschen und für jede Zelle in diesem Menschen. Es gibt so viele Menschen, die 
Frieden brauchen. Sogar in unseren Herzen brauchen wir Frieden, und in unserem 
Gehirn und in unserem Becken. Möge der Frieden das Prinzip sein, aus dem du aus 
deinem Herzen heraus singst, damit es endlich die Freiheit hat, sich auszudrücken und 
gehört zu werden, und damit der Frieden ein Stück näherkommt und deine Entwicklung 
und die Entwicklung der Welt unterstützt. Während du zuhörst, lies die begleitende 
Erlebnisgeschichte, um diesen Wert und diese Bedeutung tiefer in dich hinein zu lassen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt den Beziehungswert von Freundschaft und öffnet dich für Mitgefühl. 
o Lenkt die Aufmerksamkeit auf deinen Wunsch nach Frieden in dir und auf der Erde 

und ist eine Ode an den ursprünglichsten Wunsch eines jeden Lebewesens. 
o Hilft, aus dir selbst herauszukommen und unterstützt eine liebevolle Lebensweise. 
o Gibt Freiheit in beengten Situationen, stärkt dein Engagement für alles was lebt. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, aus innerer Freiheit zu leben. 

 
Dauer: 19.31 Minuten. 
 

Erlebnisgeschichte: 
Sarvashanti Bhavatu - allumfassender Frieden für alle 

Mein tiefes Mitgefühl möchte dich an den Frieden erinnern,  
den du bereits in deinem Wesen trägst 

 
Sanftheit durchströmt mein Herz und meine Seele, während ich meine Verbundenheit 
mit der Welt und dem Leben spüre. Allumfassender Frieden ist das, was ich fühle, was 



 

 57 

mich überwältigt und was ich ständig gegenüber allem, was lebt, empfinde. Es ist meine 
Existenz, mein Antrieb und meine Liebe, die darin zum Ausdruck kommen. Indem ich 
ihn fühle, ist dieser allumfassende Frieden in mir, von mir, mit mir, mir. Begleitet von 
den sanft fließenden Tönen der Celli möchte ich daher nur fragen: Wollen wir gemeinsam 
dem Frieden in dir und der Welt Raum geben? Machst du mit? 

Ich wünsche jedem und allem den allumfassenden Frieden, den ich in mir selbst erfahre. 
Ich singe darüber, um ihn zu verbreiten. Allumfassender Frieden ist Frieden, der von 
Gewalt, Macht und Interessen frei ist. Allumfassender Frieden ist der Friede der Seele, 
des Herzens, der Tiefe deines Wesens. Liebe Menschen, hört ihr mich, spürt ihr es, öffnet 
ihr euch dafür, darf ich euch einladen? Singt einfach mit und erlebt, wie das Singen über 
den Frieden dem Frieden Raum gibt, in euch zu bestehen. Ich kann nicht aufhören, 
darüber zu singen. Ich kann nicht aufhören, diese Fülle mit euch zu teilen. Willst du dich 
mir anschließen, mich dabei unterstützen, den Frieden durch eure Herzen und in alles, 
was Leben trägt, fließen zu lassen? Singt und tanzt mit mir. Lasst uns gemeinsam den 
Friedenstanz machen und unseren Herzen die Freiheit geben, über den Frieden zu singen 
und anwesend und sanft zu werden, so wie die Celli meine innere Sanftheit interpretieren. 
Tanze mit mir im Frieden, stelle die inneren Gefühle des Friedens mit mir dar. 

Ich singe immer wieder über diesen allumfassenden Frieden in mir, in meinem Herzen, 
in meiner Seele. Mein Herz wird ihn immer wieder besingen, auch wenn ich von Zeit zu 
Zeit verstumme. Alle meine Intentionen sind von diesem Mantra geprägt. Die Sanftheit 
meines Herzens unterstützt das Allumfassende (sarva) im Singen. Die Sanftheit färbt das 
Singen noch deutlicher und mein Bewegen kann endlos weitergehen, um vom Frieden 
zu berichten. Der Frieden in mir singt selbst, bewegt, innerlich still und doch kraftvoll, 
in Beziehung zu allem, was lebt. 

Ich bin berührt von der überwältigenden Fülle des allumfassenden Friedens und werde 
zunehmend von der herzlichen Sanftheit, die den Frieden trägt, besungen. Oh tiefer 
Frieden in mir, wie großartig bist du, wie unendlich weit und tief. Du bist die Hand des 
Schöpfers, in der ich sicher und friedlich liege und getragen werde. Du bist die Geste der 
Liebe, die von der Seele verbreitet und vom Herzen verkündet wird. Oh allumfassender 
Frieden, alles in mir wird so sanft, dass alle meine Gedanken, Taten und Worte sanft 
werden und Frieden verbreiten, wohin ich auch gehe. Ich lobe dich, ich danke dir, ich 
bewundere dich, ich verherrliche dich, ich bete dich an, ich liebe dich, ich bin für dich 
da, ich gebe dir alles, was ich bin, weil du mir alles gibst, was du bist. Du gibst mir mehr 
und bist mehr als alles, was ich mir jemals hätte denken oder vorstellen können. 

Alles greift ineinander, der allumfassende Frieden meines Gesangs hat alles um mich 
herumbewegt und alles kommt in dieselbe Schwingung. Es entsteht ein gemeinsames 
Singen, ein Zusammenfließen mit allem, was lebt. Es entsteht eine einheitliche Botschaft 
und Verkündigung, die im allumfassenden Frieden begründet ist. Alles verschmilzt mit 
mir, alles nimmt an dem allumfassenden Frieden teil, in dem ich in Frieden bin und in 
dem Frieden ist. Dafür bin ich auf die Erde gekommen. Willst du dich mir anschließen? 
Und mögen die sanften Klänge der Celli dich spüren lassen, wie sanft sich das im Inneren 
anfühlt. Eine Sanftheit, die von selbst die Stille, Ruhe und Geborgenheit eines 
umfassenden Friedens mit sich bringt. Gib dem Frieden eine Chance!  



 

 58 

Track 5: Surya Embrace Song 
– Verfeinertes Erfahren deiner Seele 

Mantra: Mitraya, ravaye, suryaya, Shanti Aum 
Bhanave, khagaya, pushne, Shanti Aum 
Hiranyagarbaya, marichaye, adityaya, Shanti Aum 
Savitre, arkaya, baskaraya, Shanti Shanti Aum 
 

Freie Übersetzung: „Jetzt, wo du so sensitiv und offen 
für mich als deine Seele bist, zeige ich dir von innen, in 

welchen reinen Gefühlswerten ich zu erkennen bin. Du erfährst mich dann als das Licht 
deines wahren Freundes, als dein Zentrum, als dein Lebensfeuer, als deine Lichtquelle, 
als deine ultimative Freiheit, als deine essentielle Nahrung, als deinen Ursprung, als deine 
Heilung, als deine spirituelle Mutter, als deinen heiligen Geist, als deine Ausstrahlung, als 
deinen schöpferischen Vater. Frieden und Liebe sind die Grundlagen meines Seins in 
jedermanns Existenz. Danke, dass du mich erfahren willst, dass du bereit bist, so sensitiv 
zu sein, dass du das Licht des Lebens sehen möchtest, dass du bereit bist, mich, deine 
Seele, als das Licht der Existenz zu erfahren.“ 

Das Surya-Mantra, das im Surya Embrace Song gesungen wird, unterstützt deine Offenheit 
für deine spirituelle Würde. Wenn du diese fließende, melodische Version des Surya-
Mantras in dich aufnimmst und dich von den 12 darin genannten leuchtenden Werten 
(Freundschaft, Selbstbewusstsein, Kraft, Klarheit, Freiheit, Inspiration, Ursprünglichkeit, 
Ganzheit, Liebe, Einsicht, Fruchtbarkeit und Kreation) umarmen lässt, entstehen Freude 
und innerer Frieden in deinem Herzen und deiner Seele. So lässt du zu, dass diese Werte 
mit der nährenden Liebe der Umhüllung und Selbstakzeptanz verschmelzen. 

In diesem Embrace Song öffnest du dich für die Strahlen der Sonne auf deinem Herzen, 
sowohl von hinten als auch von vorne. Lass dich von der Sonne erwecken, wie die ganze 
Natur im Frühling. Höre auf die verschiedenen Qualitäten, die dadurch in dir auftauen. 
Spüre die Vielzahl der Werte, die dann zum Leben erwachen und sich in dir noch 
deutlicher freuen. Spüre den Reichtum der Freundschaft, des Selbstbewusstseins, der 
Kraft, der Klarheit, der Freiheit, der Inspiration, der Ursprünglichkeit, der Ganzheit, der 
Liebe, der Einsicht, der Fruchtbarkeit und der Kreation und schließe Freundschaft mit 
all diesen Werten, die deine Existenz so reich machen. Lass dich von ihnen beeinflussen, 
denn die Melodie gibt viel Raum dafür. Genieße die wertvollen Tiefen deines Selbst und 
finde dadurch Vertrauen in die Gutheit, Fülle und Tiefe des Lebens, von dem du ein Teil 
bist. Und vergiss nicht, dass die Sonne nie untergeht, sie ist nur für einen Moment auf 
der anderen Seite! So wie ein geliebter Mensch, der kurz von zu Hause weg ist, dich aber 
bei jeder Begegnung mit Liebe, mit Strahlen, wieder willkommen heißt, in der Hoffnung, 
dass auch du so sehr von deinen wesentlichen Werten ausstrahlst. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Umarmungsliedes 
o Lässt dich mit den essentiellen Werten deines „Selbst“, deiner Seele, anfreunden. 

 
Dauer: 19.25 Minuten.  



 

 59 

Celebrations of Light 
– Mantras für das Ajna-Chakra 
Fünf meditative Mantras für spirituelles 
Zusammensein, spirituelle Inspiration, 
Ehrerbietung, Mitgefühl und Verbundenheit. 

1. Maha Mantra 
2. Gayatri Mantra  
3. Aum Mani Padme Hum Mantra 
4. Aum Namo Bhagavate Mantra 
5. Samadhi Embrace Song 
 

Diese Mantras helfen dir, dich für das „Erhellende“, „Raumgebende“ und 
„Erleuchtende“ von dir zu öffnen, ob das nun Einsicht, Spiritualität, Gott oder „Licht“ 
genannt wird. Du wirst wieder erfüllt durch den tiefen Wert des „Lichts“, um dadurch 
genährt und inspiriert zu werden, sodass du wieder vertrauen kannst auf seine 
schöpfende Kraft. 

Das Album beginnt mit der Maha Mantra, das wichtigste hinduistische Mantra, in welcher 
der Wert von Krishna als das „Licht von Liebe“ besungen wird. Der Begriff Krishna steht 
für Liebe als Basis von deinem mitmenschlichen Handeln und lädt dich ein, aus einer 
liebevollen Klarheit zu leben als Respekt für die Schöpfung und deine Mitmenschen. 

Die Gayatri Mantra ist auch ein sehr wichtiges hinduistisches Mantra, in welcher das 
„Licht“ als die wichtigste spirituelle Kraft, jegliche Dunkelheit aus deinem Bewusstsein 
vertreibt. Es ist ein meditativer Genuss, völlig durch dieses spirituelle „Licht“ umgeben 
zu sein, dadurch freier zu werden, und von einem offenen Bewusstsein heraus zu leben.  

Das dritte Mantra ist die Aum Mani Padme Hum Mantra, das wichtigste Mantra des 
tibetischen Buddhismus, in welcher das „Licht“ von „dem Juwel in dem Lotus deines 
Herzens“ besungen wird. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlendste Aspekt 
deines spirituellen Herzens, der Brunnen von Liebe in dir. 

Die Aum Namo Bhagavate Mantra besingt dein Verlangen nach dem „Licht des größeren 
Ganzen“, von Bhagavate, von dem Göttlichen. In diesem beruhigenden Mantra öffnest 
du dich langsam weiter für den Tiefgang. Du machst stets mehr Kontakt mit der 
Helligkeit, die das „Licht“ dir gibt. 

Der Samadhi Embrace Song öffnet dich für deine spirituelle Verbindung mit anderen. Das 
Mantra gibt dir eine sanfte Umarmung, und lädt dich ein, den Wert von Samadhi 
(spirituelles Licht), die Erfahrung des Eins-Seins in dir zuzulassen. 
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-light 
Info Ajna-Chakra (Stirnchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 195. 
  



 

 60 

Track 1: Maha Mantra 
– Der anziehendste innerste Wert in dir selbst 
Mantra: 
Hare Krishna, hare Krishna Aum 
Krishna Krishna, hare hare Aum 
hare rama, hare rama Aum 
rama rama, hare hare Aum 

Hare Krishna, hare Krishna  (Hare Krishna, hare Krishna) 
Krishna Krishna, hare hare  (Krishna, Krishna) 
hare rama, hare rama  (hare rama, hare rama) 
rama rama, hare hare (rama rama) 

 
Freie Übersetzung: „Oh sei gegrüßt, göttliche Essenz, die alles zu sich hinzieht, denn du 
bist unsere wahrhafte freudvolle Quelle. Sing deshalb voll Freude.“ 

Das Maha Mantra ist ein Krishna Mantra, das dich aus Freude über Krishna singen lässt: 
der Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht. Wenn wir Mantras singen oder 
hören, die diese Krishna-Energie interpretieren, singen wir über die liebevolle, freudige, 
spielerische Energie des Glücks und des inneren Friedens, nach der sich jeder sehnt. 

Das Maha Mantra besingt auf verschiedene Weise die wahrhaftigste und freudigste 
Essenz, die in jeder Seele anwesend ist: Krishna. Mit dem Wort Hare wird der meist 
innewohnende Wert von Krishna gemeint. Das Wort Krishna bedeutet wörtlich dunkel 
und hat Bezug auf seine dunkelblaue Hautfarbe, die uns an die Unermesslichkeit des 
Ozeans und des Kosmos erinnert. Darüber hinaus bedeutet Krishna der innewohnende 
Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht, weil die ganze Schöpfung unablässig, 
oft noch unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und letztlich von diesem 
Verlangen aus auch mit ihm zusammenkommen wird. Das Wort Aum gibt an, dass du 
die folgenden Worte und Klänge aus der Ganzheit des Seins erfährst und zum Ausdruck 
bringst. Mit dem Wort Rama wird Krishna gemeint, als die Inkarnation der Quelle jeder 
Freude. Das Wort Aum lädt auch hier wieder dazu ein, die folgenden Worte und Klänge 
aus der Ganzheit des Seins zu erfahren und zum Ausdruck zu bringen. 
 
Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 

o Hilft dir, deine persönlichen Dinge abzulegen und befreit dich von weltlichen 
Sorgen. 

o Hilft dir, dich selbst zu fühlen und reinigt dein energetisches Feld. 
o Verinnerlicht dich, bringt dich zu deiner spirituellen Integrität und öffnet dich für 

die Beziehung mit deinem Wesen. 
o Reinigt dein Herz, lässt die Liebe fließen und lässt dich genießen, von dem Größeren 

umhüllt zu sein. 
o Unterstützt dich, aus und in spiritueller Offenheit zu leben. 

 
Dauer: 23.53 Minuten.  



 

 61 

Track 2: Gayatri Mantra  
– Hymne an das universelle, kosmische Licht 
Mantra: Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam, bhargo 
devasya dhimahi, dhyo yonah prachodayat 

Freie Übersetzung: „Oh meine kostbare Essenz, aus 
reiner Hingabe öffne ich mich deinem strahlenden und 
erleuchtenden Glanz, der mich erschaffen und mit 
heiliger Anwesenheit erfüllt hat, sodass er mich 
erleuchtet und schützt.“ 

 
Das Gayatri-Mantra öffnet dich für das Licht der Existenz, das die Essenz von allem, 
deine Seele, offenbart, und es ist dein erkenntnisreiches Bewusstsein, das dir hilft, heilend 
zu handeln. Das Mantra besingt „Licht“ als den wichtigsten spirituellen Wert, der dich 
umgibt, dich bescheint, nährt und dich leichter und freier macht, damit du wieder aus 
einem offenen Bewusstsein heraus leben kannst. Im Gayatri-Gebet geht es um den Wert 
des Lichts in all seinen Formen. Das, was wir mit dem Wort „Licht“ meinen, wird im 
Sanskrit und der altindischen Kultur, viel breiter empfunden. So bedeutet Licht aus dem 
Sanskrit auch Liebe, sowohl im Sinne der Qualität des inneren Geliebten, als auch im 
Sinne der Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als 
Bewusstsein übersetzt, nämlich als der Wert der Einsicht, das Licht, das die Dinge 
sichtbar macht. Licht kann aber auch die Kraft bedeuten, die uns Licht gibt, Gott, oder 
Licht als heilende Kraft. Aus dem Sanskrit ist Licht eigentlich jede Form von Freiheit 
und Transparenz und wird als die wesentlichste Form der Nahrung angesehen. Licht ist 
der Wert in der Geborgenheit der Mutterliebe, in der leitenden Kraft der Vaterliebe und 
in der schützenden Kraft der göttlichen Liebe. All diesen Werten des Lichts wird durch 
das Gayatri-Mantra Raum gegeben. Möge daher die Atmosphäre des Gayatri-Gebetes dein 
Bewusstsein so berühren, dass du noch leichter in dein Seelenlicht eintrittst und du dich 
im Kontakt mit diesem Licht als einen „Glück in sich tragenden“ Menschen erfährst. 

Bedeutung der Sanskrit-Wörter: Gayatri: Lied oder Hymne. Aum: das allumfassende 
Ganze von allem. Bhuh: die physische Welt. Bhuvah: der energetische Hintergrund der 
Welt. Svah: die Authentizität und Essenz dahinter. Tat: das, die Essenz von allem. Savitur: 
das Licht des spirituellen Erwachens. Varenyam: die Verehrung von etwas Wertvollem. 
Bhargo: reiner Glanz, Brillanz. Devasya: von Gott abgeleitet. Dhimahi: bewusstes 
Zusammensein mit. Dhyo: Einsicht geben. Yonah: innig, nah. Prachodayate: 
Aufmerksamkeit schenken. 
 
Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Stimuliert dein Verlangen nach Erleuchtung und schenkt dir eine Lichtheilung. 
o Vertreibt Gefühle der Begrenzung und öffnet dich für dein inneres Licht. 
o Erhebt dich aus der Fixierung auf das Materielle und deine Gewohnheiten.  
o Stärkt die Integration deiner Seele in dein Menschsein. 
o Lässt deinen Lebensweg durch den Wert des Lichts inspiriert werden. 

Dauer: 22.28 Minuten.  



 

 62 

Track 3: Aum Mani Padme Hum Mantra 
– Das Juwel in deinem Herzen, deine Seele 
Mantra: 
Aum mani padme hum 

Aum namaha, mani padme hum 
Namah Aum namaha, mani padme hum 
Namah Aum namaha, mani padme, mani padme hum 
(Mani padme hum, Aum mani padme hum 
Mani padme hum, Aum mani padme hum) 

Aum mani padme hum 
 

Freie Übersetzung: „Oh mein Herz, jedes Mal, wenn ich mich mit dem leuchtenden 
Juwel in deinem Kern verbinde, hört mein Schmerz des Getrenntseins auf natürliche 
Weise auf.“ 

Dieses tibetisch-buddhistische Mantra besingt das Licht des Juwels im Lotos deines 
Herzens. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlende Aspekt deines spirituellen 
Herzens, die Quelle der Liebe in dir und dieses Mantra symbolisiert deine spirituelle 
Entwicklung als eine Prozession hin zum leuchtenden Juwel im Kern deines Herzens. 
Mit der Sehnsucht nach dem Wesentlichen führt dich diese Lebensreise durch alle 
Gegensätze zur Essenz, die von Ganzheit umhüllt ist. Lass dich von diesem inneren Licht 
berühren, nähren und bereichern. Das „Licht“ beeinflusst alles, durchdringt alles und 
fördert Wachstum und Entwicklung.  
 
Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Lädt dich ein, deine Seele zu ehren und deinem spirituellen Verlangen Gestalt zu 

geben. 
o Fördert deine Entwicklung der Hingabe und öffnet dich für deine spirituelle Liebe. 
o Hilft dir, auf natürliche Weise zu lernen, geduldig und offen zu sein. 
o Lässt dich erfahren, dass deine Seele für tiefes Glück wichtiger ist als dein Ego. 
o Öffnet dich durch das Akzeptieren deiner Inkarnation für die tiefsten und 

schönsten Werte deines Bestehens. 
 
Dauer: 25.31 Minuten. 
 

Erlebnisgeschichte: Mein Dankgebet für meine Seele 

Mein Lobpreis für und die Prozession zu dem Juwel im Kern meines Herzens 
 
Ich sitze am Fuße des Himalayas, inmitten wunderschöner Bergketten und Natur, und 
höre die Geige als Symbol meiner inneren Anwesenheit aufsteigen. Ihre Töne rufen mich 



 

 63 

und machen mich empfindsam für meine innere Stille, empfindsam für die innere 
Schönheit und Echtheit meiner Existenz. Ich bin ein Priester, ein Brahmane, ein Avatar, 
ein einfacher Landarbeiter, ein von der Liebe und vom Kosmos geleiteter Mann, ein 
Sinasi, ein Sidhu, ein Devotee, ein spiritueller Lehrer, ein spiritueller Mensch. Das 
Geigenspiel interpretiert meine Sensitivität und Freude an allen Werten des Juwels in 
meinem Herzen. Mein Herz, das nach mir ruft, berührt mich. 

Sein Glanz darf mich ganz berühren. Berührt von dem inneren Juwel in meinem Herzen, 
beginne ich, ihm zu antworten mit: „Oh meine Seele, oh meine Seele, ich höre dich, ich 
fühle dich, ich erlebe dich, ich liebe dich.“ Die sanften Geigenklänge begleiten mich, 
bestätigen die Tiefe und Nähe des Kontakts und lassen mein Verlangen, meiner Seele, 
dem Lotos in meinem Herzen, näher zu sein, immer deutlicher werden. 

Aus dem Verlangen heraus, tiefer mit meiner Seele, mit dem Juwel in meinem Herzen 
zusammen zu sein, bewege ich mich, begleitet von den Klängen der Geige, wie in einer 
Prozession von meiner inneren Anwesenheit zu dem Juwel in meinem Herzen. Das 
Mantra „Oh, ich grüße mein kostbares und leuchtendes Juwel im Herzen“ singe ich, um 
mein Verlangen und meinen einzig wahren Wunsch deutlich hörbar zu machen. Ich singe 
es, um anzuzeigen, dass ich komme. „Oh Seele, ich mache mich auf den Weg zu dir und 
mein Gesang und mein Gruß an dich werden mich begleiten und mich tiefer und tiefer 
nach unserem Zusammensein sehnen lassen.“ 

Ich verlasse mein Haus (das die vertraute Umgebung symbolisiert) und mache mich in 
einfacher weißer Kleidung auf den Weg durch die bergige und zerklüftete, unberührte 
Natur mit wilden Wiesen und Wäldern, mit terrassierten Reisfeldern, mit Sonnenschein 
und Wolken, mit Menschen, die auf den Feldern arbeiten, mit kleinen Weilern, in denen 
spielende Kinder und bellende Hunde die immense Stille unterbrechen. Ich höre auch 
immer wieder die Geige, die mich begleitet und ruft. 

Das Grün in der Gegend wird immer spärlicher, und die schneebedeckten Berggipfel 
sind immer deutlicher zu sehen und fast zu spüren. Es gibt viele Felsen, türkisfarbene 
Wasserbäche, Wasser- und Windgeräusche und gelegentlich einen sorgfältig errichteten 
Haufen gestapelter tibetischer Gebetssteine mit Gebetsfahnen, die an Bambusstäben 
flattern. Hier und da ein verwitterter alter und windgebeugter Baum, unter dem es ein 
wenig Schatten gibt. Dort ruhe ich eine Weile aus und spüre die immer tiefer werdende 
Großartigkeit meines inneren Herzens. In dieser Abgeschiedenheit bin ich tief mit der 
Natur verbunden und das innere Juwel ruft mich immer stärker. 

Ich habe mein alltägliches Umfeld und Handeln losgelassen und bin den Elementen der 
Natur und mir selbst nähergekommen. Ich habe mich von allen Arten von Emotionen 
gelöst und bin der Stimme und dem Gefühl meiner Seele, des Juwels in meinem Herzen, 
nähergekommen. Die berührenden Töne der Geige rufen noch stärker nach mir als 
zuvor. Ich entwaffne mich. Ich fühle mich unbekleidet. Ich erlebe eine tiefe Wahrheit, 
die durch mich hindurchgeht, und die von meinem Verlangen herkommt.  

Dann sehe ich in der Ferne die Höhle, zu der mich meine innere Anwesenheit geführt 
hat. Sie liegt dort wie ein Herz, das außerhalb der Hektik des Alltags liegt und in den 
Urkräften der Natur aufgeht. In ihr liegt ein großartiges Juwel sicher verwahrt und ist nur 



 

 64 

für denjenigen zugänglich, der aus einem inneren Ruf heraus voll Verlangen die Reise zu 
ihr unternommen hat.  

Als ich mich der Höhle nähere, flammt Aufregung in mir auf und ich komme in eine 
intensivere Beziehung zu meinem Herzen und seinem großartigen Kern. Ich freue mich. 
Ich spüre mein Herz schlagen und rufe zwischen meinem Gesang: „Ja, ich komme, ja, 
ich komme.“ Auch meine Anwesenheit spürt diese Verzückung und jubelt mit mir, 
während sie mich weiter zum Eingang der Höhle führt. Die Stille dieser weiten 
Berglandschaft hilft mir, ungestört zu erfahren, wie sehr ich mich nach einer Begegnung 
mit meiner Seele sehne. Die Geige ruft mich, das Juwel fühlt sich nah an. 

Als ich die Höhle erreiche, führt mich meine innere Anwesenheit wie ein Engel hinein. 
Ich fühle mich ganz bei mir angekommen und bin tief bewegt. Ein besonderer Friede 
kommt über mich. Ich fühle mich von allen Alltagssorgen befreit und steige wie in einer 
Prozession, völlig wach und präsent, fühlend, klar, erwartungsvoll und voller Sehnsucht, 
langsam tiefer in die Höhle hinab. Ich fühle, dass ich in mein Herz hinabsteige. Mehrere 
Tibeter und Sidhus erscheinen und führen mich zusammen mit dem Engel in das Innere 
der Höhle, zum Juwel. Sie begleiten meinen Abstieg mit Handtrommeln, Glocken und 
ihren summenden Stimmen. Tiefe Emotionen und Erschütterungen überwältigen mich 
und bringen mich in eine hohe Sensitivität. Es ist eine intensive Ruhe und das Vertrauen 
in den Wert meines inneren Herzens und des darin ruhenden Juwels da. Tiefe Emotionen 
und intensiver Frieden wechseln sich ab. 

Als ich mich dem Juwel nähere, sehe ich, wie aus einem Spalt von oben ein Strahl hellen, 
weißen Lichts auf es fällt. Ungeheuer helles Licht, das vom Juwel in alle Richtungen 
strahlt. Ich bin voller Staunen, fast geblendet von all dem Glanz und der Schönheit, die 
nun auch mich berührt. Ich spüre das intensive Bedürfnis, das Juwel mit meinem Herzen 
und meinen Händen zu berühren, mich zu seinen Füßen zu setzen und all meiner 
Sehnsucht nach dieser tiefen Beziehung völlige Freiheit zu geben. Endlich erfahre ich die 
Begegnung mit dem Juwel, dem Kern meines Herzens, mit meiner Seele. 

Voller Lob, Dankbarkeit, Intensität, Berührung, Erfüllung und Verlangen, begleitet von 
dem Summen aller Sadhus und Tibeter um mich herum, versinke ich in ein tiefes, sich 
selbst wiederholendes Gebet. Ein Gebet, das meiner aufrichtigen Dankbarkeit für den 
Kontakt mit dem entspringt, was in meinem Herzen leuchtet und mein Wesen erhellt, 
mit dem, was ich im Grunde bin. Voller Hingabe gibt es nur noch Herz, Liebe und Glanz, 
Beseelung. Ich bin mit dem, was ich wirklich bin. Ich bin bei dem funkelnden Juwel 
meines Herzens und singe nur unablässig seine Wahrheit...aum mani padme hum. 

Erfüllt, geheilt und bereichert, langsam und immer noch dieses Mantra wiederholend und 
alle anderen hinter mir lassend, gehe ich wieder hinaus, um inmitten der riesigen Berge 
am Rande der Höhle still zu werden und zu spüren, wie alles, was ich erlebt habe, in mir 
lebendig ist und wirkt. Wie ich jetzt mit meinem Herzen verbunden bin, mit dem Juwel 
meines Herzens und seinem Glanz. Ich erfahre, dass ich es bin, dass ich mit meinem 
Wesen, mit meiner Seele, mit dem Juwel in der Höhle meines Herzens übereinstimme 
und still bin.  



 

 65 

Track 4: Aum Namo Bhagavate Mantra 
– Das Wesentliche in allem Leben 

Mantra: 
Aum namo bhagavate vasudevaya 
Aum namo bhagavate vasudevaya 

Aum namo bhagavate vasudevaya (vasudevaya) 
Aum namo bhagavate vasudevaya (vasudevaya) 
 
Freie Übersetzung: „Oh sei gegrüßt, glänzende 
Beseelung, die in allem anwesend ist.“ 

 
Das Sanskrit-Mantra Aum namo bhagavate vasudevaya besingt das Wesentliche, das in allem 
Leben und somit auch in dir als Beseelung vorhanden ist. Das Wort Aum gibt an, dass 
du die folgenden Worte und Klänge aus der „Ganzheit des Seins“ erfährst und zum 
Ausdruck bringst. Das Wort Namo bedeutet „sei gegrüßt“ und reicht an, dass dieser Gruß 
mit Ehrerbietung und mit einer Verbeugung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort 
Bhagavate drückt aus, dass es um ein respektvolles und erhabenes Wesen geht, das glänzt 
oder strahlt durch seine Art zu „sein“. Das Wort Vasudeva ist der Name von Krishnas 
Vater und mit der Nachsilbe -ya ist hier Krishna (wörtlich das Wesentliche, das die ganze 
Schöpfung zu sich hinzieht) als der Sohn von Vasudeva gemeint, aber das Wort 
Vasudevaya bedeutet auch das Wesentliche, das in allem und jedem anwesend ist. 

Das Wort Krishna wird auch als „derjenige, der ohne Ende (na) existieren kann (krish)“ 
übersetzt, d.h. er oder das, was ewig, dauerhaft ist, ist das Wesentliche. Die Krishna-
Energie ist eine Energie, die damit zu tun hat, wie wir leben und welche Freude wir 
dadurch in unserem Leben erfahren. Es ist die freudige Energie, die aus der Dankbarkeit 
für das entsteht, was du vom Leben empfängst. Es ist die Energie der Glückseligkeit des 
Herzens, der Liebe der Seele, des Friedens des Wahren, das nicht stirbt, und damit der 
Essenz des Lebens. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Lässt dich wieder ein würdiger Teil des Ganzen sein und öffnet dein Herz. 
o Entkrampft deinen gesamten Seinszustand und bringt dich wieder in Beziehung zu 

allem was dich umgibt. 
o Schenkt dir Trost und beruhigt deine Ängste. 
o Nährt dich wie ein Vater und umarmt dich wie eine Mutter. 
o All diese Aspekte unterstützen dich dabei, dich wieder für den leuchtenden 

Horizont deines Lebens und das größere Mysterium, dessen Teil du bist, zu öffnen. 
 
Dauer: 17.31 Minuten. 
  



 

 66 

Track 5: Samadhi Embrace Song 
– Ehrung deiner spirituellsten Erfahrung 

Mantra: 
Samadhina, samadhina, samadhina, samadhina, samadhina  
(Samadhi samadhina, samadhi samadhina, samadhina) 
 
Freie Übersetzung: „Durch Meditation komme ich in 
die bewusste Erfahrung des ‚Seins‘ und bin offen für 
die wesentliche Einheit von allem.“ 

 
Das Sanskrit-Wort samadhi bedeutet „zusammenkommen“, „eins werden“. Die Wurzel 
sama bedeutet gleich und so geht es um ein Zusammenkommen, bei dem beide gleich 
sind. Gleich nicht so sehr in der Form, sondern in der Essenz, dem Inhalt, dem Wert 
und der Wesentlichkeit. Der Sanskrit-Begriff dhi bezieht sich auf die Weisheit von dir als 
Mensch, von dir selbst. Im Samadhi kommen das Du, das durch Empfänglichkeit mit 
dem Wert deiner Innerlichkeit erfüllt ist, und das Du, das sie erfährt und dadurch sanft 
und offen geworden ist, so eng als Gleiche zusammen, dass es sich wie eins anfühlt. Dein 
Sein und das Sein kommen hier sehr eng und intensiv zusammen. Deine Quelle, deine 
Seele, und die Essenz, die Seele des Lebens, kommen in der Empfänglichkeit so tief wie 
möglich zusammen und fühlen sich dadurch eins. Der Begriff Samadhi steht für die 
positive Kraft der gefühlvollen Verbindung mit allem, was ist.  

Der Samadhi Embrace Song öffnet dich für deine spirituelle Verbindung mit anderen und 
die weiteren Möglichkeiten dazu. Das Mantra gibt dir eine sanfte Umarmung, indem es 
den Wert von Samadhi, die Erfahrung des Einsseins durch Beziehung, begleitet von der 
Geige, in dir zulässt. Samadhi ist ein wichtiges Konzept aus der Yogaphilosophie und 
drückt aus, wie die Polaritäten in dir, der Abstand zwischen dir und dem anderen oder 
zwischen dir und der Welt, sich soweit annähern können, dass sie schließlich die 
Harmonie einer Ganzheit in diesem Bereich erfahrbar machen. Als Mensch bist du 
natürlich begrenzt, aber in deiner Nichtigkeit bist du dennoch auch in der Lage, die 
Vollständigkeit der Ganzheit zu erfahren. 

Lass durch diesen Embrace Song geschehen, dass das „Du, das erfährt“ und das „Du, das 
ist“ als eine Weisheit, ein Frieden, ein Sein zusammenkommen. Lass sie liebevoll 
zusammenkommen, Seite an Seite, sich verflechten und Zusammensein. Du spürst, was 
dann in dir passiert, was übrigbleibt, was für eine Atmosphäre dann entsteht. Mache es 
dir nicht zu schwer, sondern lerne, dich mit dir selbst zusammenkommen zu lassen, mit 
jedem Mantra wieder aufs Neue. Zusammenfallen, aus Liebe füreinander, für die 
Ganzheit, die du bist, und für den ungeteilten Wert, in Frieden zu sein, der daraus 
entsteht. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs 
o Lässt dich mit dem Wert des Eins-Seins, Freundschaft schließen. 

 
Dauer: 22.33 Minuten.  



 

 67 

Celebrations of Peace 
– Mantras für das Sahasrara-Chakra 
Fünf meditative Mantras für spirituelles 
Selbstbewusstsein, spirituelles Mitgefühl, 
Brüderlichkeit, Respekt und Frieden. 

1. Hamsa Mantra  
2. Aum Namo Narayanaya Mantra  
3. Tattvamasi Mantra  
4. Radeshyam Mantra 
5. Shanti Embrace Song 
 

Diese meditativen Mantras öffnen dich für dein tiefes Verlangen nach innerem und 
äußerem Frieden.  

Die Begleitung beginnt mit der schon so lange in dir anwesenden elementaren Frage: 
„Wer bin ich?“ Die Hamsa Mantra antwortet auf eine musikalische Weise mit: „Wenn du 
dich öffnest für deine innere Tiefe, dann fühlst du von selbst den Frieden der da 
anwesend ist.“ Wenn du das fühlst, wird deine Antwort sein: „Diesen liebevollen Frieden, 
den ich dadurch in mir selbst erfahre, wünsche ich von Herzen auch mit der Welt zu 
teilen.“ 

Die Aum Namo Naranyana Mantra unterstützt deinen Wunsch, um diesen Frieden Mantra 
nach Mantra mit der Welt zu teilen. Du wirst dir dann davon bewusst, gerade durch das 
Teilen dieses inneren Friedens mit der Welt, dass jeder diesen gleichen liebevollen 
Frieden als Essenz in sich trägt, und die Tattvamasie Mantra bestätigt das auf intensive 
Weise. Das Erkennen dieses liebevollen Friedens als Essenz von dir selbst und von 
anderen bringt ein tiefes Gefühl von Verbundenheit zuwege.  

Dieses Gefühl wird in der Radeshyam Mantra bestätigt, denn sie geht über die Dankbarkeit 
für jeden Menschen, der sich an die Essenz des Lebens weiht. Nach dieser Begleitung ist 
nur noch Stille und Frieden da, sowohl in dir als um dich herum in deinem energetischen 
Feld. 

In dem folgenden Shanti Embrace Song öffnest du dich für die Harmonie des inneren 
oder spirituellen Friedens, des ursprünglichen Friedens, der, wenn er einmal tief in dir als 
dein Ursprung gefühlt wird, alle Bereiche deines Lebens durchdringt und Frieden schenkt 
und damit auch deinen Wunsch nach Frieden in der Welt unterstützt. Nach dieser 
Begleitung gibt es nur noch Stille und Frieden, sowohl in dir als auch in deinem 
energetischen Feld um dich herum. 
 
 
Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-peace 
Info Sahasrara-Chakra (Kronenchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 196. 

  



 

 68 

Track 1: Hamsa Mantra 
– Das lebende Jetzt zulassen 

Mantra: 
Hamsa Aum, Hamsa Aum, Shivaham 

Soham, Soham, Shanti Mangalam 

Shivaham, Shivaham, Shivaham, Shivaham 
 
 

Freie Übersetzung: „Wer bin ich? Wer bin ich? Ich bin das ewige Jetzt! Ich bin das, was 
ich bin. Ich bin das. Und wenn ich das, was ist, sein darf, komme ich ganz von selbst in 
einen gesegneten Frieden. Ich bin, ich bin das. Ich bin das, was ich bin. Ich bin das ewige 
Jetzt.“ 

Hamsa bedeutet sowohl ein weißer Schwan als Symbol der Reinheit als auch „Wer bin 
ich“? Das Hamsa-Mantra stellt diese Frage und die Antworten sind dann Soham (Ich bin 
das, ich bin, ich bin das) und Shivaham (Ich bin das lebende Jetzt). Das Mantra beginnt 
daher mit einem kurzen Gebet von Hamsa Aum, Hamsa Aum, Shivaham: „Oh 
allumfassende Wirklichkeit, wer bin ich? Oh, ich fühle es, wenn ich mich wirklich öffne, 
ich bin das lebende Jetzt.“ 

Dem Mantra fügte Anandajay die Worte Shanti Mangalam hinzu. Shanti bedeutet innerer 
Frieden und Mangalam bedeutet auserwählt, glücklich machend, segnend. Die Erkenntnis, 
dass du im Wesentlichen das lebende Jetzt bist und dass du dort deine eigene Präsenz in 
Reinheit als „Ich bin Das“ (das eine lebende Jetzt) erfährst, bewirkt den 
außergewöhnlichsten und besonderen Frieden, den es gibt, nämlich das Wohlbefinden 
als Ergebnis des höchsten Wissens: Shiva. 

Anandajay hofft, dass du dir beim Zuhören immer wieder diese Antwort gibst: Soham 
(Ich bin, der ich bin, ich bin das) und Shivaham (Ich bin das lebende Jetzt) und sie geben 
dir dann den außergewöhnlichsten Frieden, den es gibt. Im letzten Teil des Mantras ist 
dieser besondere und auserwählte Frieden dann wirklich wahr geworden und deshalb 
gibt es dann nur noch die Wiederholung von Shivaham („Ja, ich bin das lebende Jetzt“). 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Entspannt die Wirbelsäule und reinigt den Brustbereich von Spannungen und 

Negativität. 
o Öffnet dein Steißbeinchakra und beseitigt Spannungen im Becken. 
o Wirkt beruhigend, beruhigt dein Gehirn und besänftigt dein Kehlchakra. 
o Schenkt Freiheit für Mitgefühl und Mitmenschlichkeit. 
o All diese Aspekte unterstützen dich, aus und in spiritueller Offenheit zu leben. 

 
Dauer: 22.40 Minuten. 
  



 

 69 

Track 2: Aum Namo Narayanaya Mantra 
– Beseelter Frieden für die Welt 
Mantra: Aum namo narayanaya, Aum namo narayanaya 
Aum namo narayanaya, Aum namo narayanaya (narayanaya) 

Freie Übersetzung: „Komm, komm, blühendes Leben, 
komm, komm, komm in mich, komm, komm 
liebevolles Leben, komm und strahle in mir.“ 
 
Oder anders gesagt: „Ich beuge voller Ehrerbietung vor 

der Essenz des Lebens und lasse sie damit reibungslos in mir zu, sodass ich durch diese 
Vishnu-Energie in Frieden komme und die Welt auf diese Weise mit beseeltem Frieden 
unterstütze.“ 

DieseMantra lädt ein, dich mit der Essenz der Vishnu-Energie, Narayanaya, zu verbinden, 
dadurch in Frieden zu kommen und so am Weltfrieden beizutragen. Narayanaya oder 
Narayana ist ein anderer Name für Vishnu, die alles durchdringende Essenz in allem, was 
ist, die allem zugrunde liegt, es unterstützt und somit erhält. 

Das Mantra Aum Namo Narayanaya ist seit Tausenden von Jahren ein Mantra für den 
Weltfrieden. Es zu singen bedeutet, mit sich selbst in Frieden zu kommen, denn wenn 
du ständig die Vishnu-Energie, die Essenz des heiligen (ganzen) Lebens, in dir zulässt, 
wirst du auch Frieden in die Welt ausstrahlen. Das Mantra lädt dich dazu ein, dich mit 
der Essenz der Vishnu-Energie zu verbinden: Narayanaya. Mögest du auf diese Weise 
Frieden erlangen und zum Weltfrieden beitragen. Möge Narayanaya dich also erreichen, 
beeinflussen und besänftigen. Sein Wert ist die Essenz, die in allem vorhanden ist, und 
genau diese Essenz bringt Frieden, denn was überall ist, kennt keinen Streit und 
beinhaltet das ultimative Miteinander und Einssein: den wahren Frieden. 

Der etymologische Hintergrund des Mantras: Das Sanskritwort naara bedeutet „lebende 
Qualität“, aber auch „Zufluchtsort“ oder „Ruheplatz“. Der wichtigste Ruheplatz für 
jedes Lebewesen ist seine Essenz oder Seele und das ist Vishnu. Durch den Einfluss der 
Essenz ist das Leben überall von dieser Essenz durchdrungen (beseeltes Leben). Naara 
wird auch als die totale Dreieinigkeit gesehen: Brahma, Shiva und Vishnu zusammen, das 
gesamte Leben der Schöpfung (Brahma), der Transformation (Shiva) und der alles 
durchdringenden und nährenden Essenz (Vishnu). Das Sanskritwort narayan bedeutet 
„das Höchste, über das nichts hinausgehen kann“, das ist die Essenz der Vishnu-Energie. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Macht dich dir deiner selbst bewusst, verbindet dich mit deinem Ursprung und lässt 

dich, dich selbst lieben. 
o Befreit die Energie deines Herzens und lässt dein Herz wieder singen. 
o Macht dich wieder feinfühlig für die Schönheit des Lebens und dein Inneres. 
o Lässt die Liebe in dir fließen und Frieden entstehen mit allem, was lebt. 
o Unterstützt dich, aus deiner friedvollen Beseelung heraus zu leben. 

Dauer: 22.22 Minuten.  



 

 70 

Track 3: Tattvamasi Mantra 
– Das was du wesentlich bist, liebhaben 

Mantra: Shanti, Shanti, Shanti 

Aham Brahmasmi 
tat tvam asi  
ayam atma Brahman  

Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum  
 

Freie Übersetzung: „Ich wünsche jedem inneren Frieden. Wenn ich mich selbst tief für 
das öffne, was ich bin, dann erfahre ich das Absolute. Dann erfahre ich, dass ich das 
Absolute bin und dass dieses Absolute mein wahres Selbst ist.“ In Kürze: „Im Herzen 
bin ich Essenz, bist du Essenz und diese Essenz ist unser wahres Selbst, unsere Seele.“ 

Tattvamasi bedeutet „das bist du“. Kurz gesagt bedeutet es, dass du lebst, bist und 
existierst, dass du die Essenz der Manifestation bist und das Absolute in dir trägst. 

Shanti ist das Sanskrit-Wort für den Frieden, der, sobald du ihn tief in dir als deinen 
Ursprung fühlst, alle Bereiche deines Lebens durchdringt und damit auch deinen Wunsch 
nach Frieden für die Welt unterstützt. Dieser Friede geht viel tiefer als ein Friede, der nur 
durch die Abwesenheit von Konflikten entsteht, er kommt dadurch, dass du deinen 
inneren Reichtum und die Befreiung, die er dir schenkt, voll und ganz anerkennst.  

 Aham bedeutet: ich, mein, meine Anwesenheit hier. Brahma bedeutet: in Bezug auf das 
Absolute, die Schöpfung und die heilige Erkenntnis. Asmi bedeutet: ich bin, ich fühle, 
ich erfahre. Tat bedeutet: das, es. Tvam bedeutet: du. Tatvam bedeutet: Wahrheit, tiefste 
Essenz. Asi bedeutet: du bist. Atyam bedeutet: er, es, dies, das was folgt. Atman bedeutet: 
das höhere Selbst, die Seele, der spirituelle Atem. Brahman bedeutet: das Absolute, das 
Schöpfende, heilige Erkenntnis. Aum Shanti Aum bedeutet: Sei ganz und sei ein Teil des 
großen Ganzen. Wenn du dich von dort aus für deinen Kern, dein Wesen oder deine 
Essenz öffnest, kommst du ganz von selbst in einen inneren Frieden. 

Das Tattvamasi-Mantra besingt also, dass du dir aus dem inneren Frieden heraus des 
Absoluten in dir selbst bewusstwirst, dass du dieses Absolute bist, dass dies dein wahres 
„Selbst“ ist und dass dich dieses Bewusstsein immer wieder in inneren Frieden bringt. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Wirkt segensreich, indem es dir erlaubt, „ganz und gar so zu sein, wie du bist“. 
o Bringt dich ins Licht, macht dich anwesend und öffnet dich für das große Ganze. 
o Hilft dir, dich selbst und andere nicht abzuweisen und erzeugt Zuneigung. 
o Lässt alles zusammenkommen und reinigt alle Gefühlsbereiche. 
o All diese Aspekte helfen dir, dich zu verbinden, mit allem in Harmonie zu sein und 

den Wert zu erfahren, der entsteht, wenn sich alles ergänzen darf. 
 
Dauer: 27.48 Minuten.  



 

 71 

Track 4: Radheshyam Mantra 
– Den spirituellen Wert von Beziehungen ehren 

Mantra: 
Aum 
Aum Radhe Krishna 
Aum Radhe Govinda 
Aum Radhe Gopala 
Radhe Radhe 

Radhe Radhe Radheshyam, jai Sri Krishna Radheshyam 
Radheshyam, Radheshyam, Radheshyam 

 
Freie Übersetzung: „Oh, liebevolle, mit dem Ursprung verbundene Verehrerin, wie 
schön, dass du die alles anziehende Quelle des Lebens ehrst, um vollständig mit ihr 
zusammen zu sein.“ 

Dieses Mantra besingt den spirituellen Wert einer zwischenmenschlichen 
Liebesbeziehung und den Wunsch, im Austausch der gegenseitigen Energie ganz präsent 
zu sein. Das Mantra beschreibt die Schönheit, Zärtlichkeit und Tiefe der gleichzeitigen 
Interaktion mit dem eigenen und dem inneren Selbst des anderen sowie mit dem 
Allumfassenden. Die Fühlbarkeit des Menschlichen, die Tiefe des Beseelten und das 
Allumfassende der Ganzheit kommen in dieser spirituellen Liebesbeziehung zusammen. 

Radha ist der Name von Krishnas meist ergebenen Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort 
Radha bedeutet deshalb: vollkommene liebevolle Hingabe. Das Wort Radheshyam drückt 
aus, dass durch das Verlangen nach Wesentlichkeit und durch liebevolle Hingabe, 
Schöpfung und Schöpfer (alles anziehende Essenz und das was sie anzieht) 
zusammengebracht werden. Das Wort Jai ist ein freudvoller Anruf an das Wesentliche, 
welches ehrenwert und befreiend ist. Mit der Vorsilbe Shri wird ehrfürchtig die glorreiche 
Würde von Krishna ausgedrückt. Das Wort Krishna bedeutet wörtlich dunkel und bezieht 
sich auf seine dunkelblaue Hautfarbe, welche uns an die Unermesslichkeit des Ozeans 
und des Kosmos erinnert. Darüber hinaus bedeutet Krishna der innewohnende Wert der 
Essenz, die alles und jeden anzieht, weil die ganze Schöpfung unablässig, oft noch 
unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und letztlich auch mit ihm vereint wird. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Heilt die Gefühlsebene in dir, die dir den Raum gibt, zärtlich zu sein. 
o Durchbricht deine Gefühle der Einsamkeit und gibt dir das Verlangen und den Mut, 

tiefe Verbindungen mit anderen einzugehen. 
o Beseitigt die Neigung zu negativen Gefühlen, Gedanken und Intentionen. 
o Schenkt dir Vertrauen in die Echtheit der reinen, spirituell orientierten Liebe. 
o Lässt dich von innen heraus spüren, welche Beziehungen deiner reinen, spirituellen 

Liebe würdig sind. 
 
Dauer: 24.40 Minuten.  



 

 72 

Track 5: Shanti Embrace Song 
– In Frieden baden 

Mantra: 
Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum 
 
Freie Übersetzung: „Oh wesentlicher Friede, fülle 
mich.“ 
 
Der Shanti Embrace Song ehrt den friedvollen Ursprung 

von allem und erweitert deine Offenheit für die spirituelle Großartigkeit des Lebens und 
seiner Essenz. Das Mantra öffnet dich für die Harmonie des inneren oder spirituellen 
Friedens. Shanti ist das Sanskrit-Wort für den ursprünglichen Frieden, der, wenn er 
einmal tief in dir als dein Ursprung empfunden wird, alle Bereiche deines Lebens 
durchdringt und Frieden schenkt. Das geht viel tiefer als ein Frieden, der nur durch die 
Abwesenheit von Konflikten besteht und auch nicht das Ergebnis von Verhalten oder 
Beziehungen ist, sondern von innerlich erkanntem Reichtum und Befreiung. 

Das Sanskrit-Wort Aum, ohm oder om kann auf viele Arten erklärt werden, aber alle 
Erklärungen zusammengenommen hat es die Bedeutung von zusammenbringen, alles 
zusammenbringen. So lenkt es unsere Aufmerksamkeit auf die Erfahrung der Ganzheit. 
Das Wort Aum erscheint sowohl vor als auch nach dem Wort Shanti, um zu betonen, 
dass das Wort Shanti aus einem Gefühl der Ganzheit heraus zu verstehen ist, aus einem 
meditativen Gefühl, aus einer allumfassenden Wahrheit. Aum Shanti Aum bedeutet also, 
dass es im Grunde nichts als inneren Frieden gibt. Als Mantra mit Aum davor und danach 
möchte es dir sagen: „Sei ganz und sei ein Teil des großen Ganzen, und wenn du dich 
von dort aus für deinen Kern, dein Wesen oder deine Essenz öffnest, wirst du ganz von 
selbst in den inneren Frieden kommen, den dir die Klänge des Wortes Shanti vermitteln 
möchten.“ 

Erlebe, wie schön es ist, getragen von der liebevollen Melodie und den Klängen dieses 
Mantras, dein Verlangen nach Frieden auszudrücken oder innerlich zu wiederholen. 
Frieden ist nicht das Gegenteil von Kampf, sondern Frieden bringt eine tiefe Verbindung 
mit allem bis hin zu seinem Ursprung. Frieden ist Harmonie und Zusammengehörigkeit 
miteinander. Frieden ist das, was die Welt um dich herum, aber auch die Welt in dir am 
meisten braucht. Im Frieden findet alles Ruhe und Klarheit, Werte, die du brauchst, um 
dein Inneres zu verstehen, um das Leben zu begreifen und um frei von Widersprüchen 
und Polarität zu sein. Frieden heilt, Frieden ist Liebe, Frieden bringt Vergebung, aber 
Frieden versöhnt auch, verbindet und erfreut zur gleichen Zeit. Lass die Liebkosungen 
von Shanti über und durch dein Herz gehen und bringe dich selbst in einen anderen, 
wertvollen und von Liebe erfüllten Seinszustand. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
o Lässt dich mit dem wesentlichen Frieden in dir Freundschaft schließen. 

 
Dauer: 20.10 Minuten.  



 

 73 

  



 

 74 

 
 
 
 
 
 

2.   Meditations-Alben: 
 

33 kontemplative Mantras 
 

 
 

1. Mantra-Meditations: 
Sacred Sounds part 1 

2. Meditative Adoration Mantras: 
Sacred Sounds part 2 

3. Devotional Recitations: 
Sacred Sounds part 3 

4. Meditation Prayers: 
Sacred Sounds part 4 

5. Meditation Puja & Prayer Songs: 
Sacred Sounds part 5  



 

 75 

Sacred Sounds Musikmeditationen 

Um deine Meditationserfahrung zu unterstützen, hat Anandajay die fünfteilige 
Musikalbum-Serie „Sacred Sounds“ mit verschiedenen Formen der Mantra-Meditation 
herausgebracht, die du zur Vorbereitung auf deine Meditation verwenden kannst. 

Das erste Album Mantra Meditations besteht aus 6 einfachen, verinnerlichenden Mantras, 
umrahmt von beruhigenden Hintergrundklängen von Klangschalen, Glocken und 
Tanpura-Tönen. Die Dauer und die Phasen der Stille sind bei den Mantra-Meditationen 
bereits vorgegeben, sodass man sich noch leichter auf die Meditation einlassen kann. 

Das zweite Album Meditative Adoration Mantras besteht aus 7 hingebungsvollen 
Anrufungen des Wesentlichen, den sogenannten Adoration Mantras oder Aratis, die eine 
tiefe und sehr hingebungsvolle Atmosphäre vermitteln. Das Hören dieser Mantras hilft, 
diese Verbindung in sich selbst zu spüren und dadurch dankbar, bewusst und spirituell 
empfänglich zu werden. 

Das dritte Album Devotional Recitations besteht aus 8 Mantra-Rezitationen, bei denen ein 
Mantra schneller als üblich und über einen längeren Zeitraum in einer etwas monotonen, 
meditativen und sehr hingebungsvollen Weise gesungen wird. Man nähert sich der 
Rezitation mit einer liebevollen Intention, um den Wert, nach dem man sich sehnt, mit 
Hingabe anzurufen und zu singen, sodass das Bewusstsein, das Gefühl und das ganze 
menschliche Wesen mit diesem Wert erfüllt werden und in Harmonie mit ihm kommen. 

Das vierte Album Meditation Prayers besteht aus 6 Mantra-Gebeten, in denen jeweils vier 
Worte meditativ wiederholt werden. Die Bedeutung dieser Worte entspricht den 
Gefühlswelten der vier Stufen der Light of Being Meditation: den vier Stufen der 
Verinnerlichung, des Hineingehens in das „beseelte Sein“. 

Das fünfte Album Meditation Puja & Prayer Songs besteht aus einer Puja und 4 
Gebetsliedern. Eine Puja ist eine wiederholte, fließende, bewegende Verbindung von 
Mantras mit ihren spirituellen Gesten (Mudras) als eine Art universelle, rituelle 
Gebetswiederholung. Die Meditation Puja besteht aus vier Mantra-Worten, die auf der 
Essenz der vier Stufen der Verinnerlichung, der Meditation, basieren. Durch langsame, 
rhythmische Gesten zu Musik, die mit der Bedeutung der vier Mantra-Worte 
korrespondiert, gelangt man in eine tiefe, fließende, meditative Ruhe. 

Die Prayer Songs sind Gesänge, die mit den Klängen eines bestimmten Mantras immer 
tiefer die Atmosphäre deiner Beseelung berühren möchten. Es sind Gebete, die langsam 
gesungen werden und über die Klangwahrnehmung wirken. Das Singen ist kein 
rhythmisches Singen, wie man es normalerweise von einem Mantra kennt, sondern ein 
freier, betender Umgang mit Klang und Stimme, der dich durch alle möglichen 
Stimmungen, Atmosphären, Gefühle, Sprachmelodie und Tonhöhen hindurch in deine 
Essenz bzw. in den Bedeutungswert des Mantras zurückführt. Als Hintergrund und 
musikalische Einbettung werden verschiedene Tanpuras, Shrutis, Drones (Dauerton) 
und Klangschalen verwendet. Indem man sich den Schwingungen, Intentionen und 
gefühlsmäßigen Berührungen öffnet, die diese Prayer Songs in einem auslösen, gelangt man 
ganz von selbst in die stille und spirituelle Atmosphäre der Meditation.  



 

 76 

Mantra-Meditations 
– Sacred Sounds part 1 

Musikalische Meditationen, um leicht zu sich 
selbst zu kommen. 

1. Aum Shanti Aum – Mantra-Meditation 
2. Sat Cit Ananda – Mantra-Meditation 
3. Amen – Mantra-Meditation 
4. Aum Mani Padme Hum – Mantra-Meditation 
5. Being – Mantra-Meditation 
6. Kyrie Eleison – Mantra-Meditation 
www.anandajay.org/de/albums/mantra-meditations 

Wie benutzt man die Mantra-Meditationen? 

Die Mantra-Meditationen solltest du einfach mit offenem Ohr und offenem Geist hören. 
Mit offenem Hören meint Anandajay, dass du das Mantra und seine Schwingungen ganz 
in dich hineinlässt, während du dich selbst spürst. Wenn du so hörst, wirst du 
empfänglich und offen. Die Art, wie das Mantra gesungen oder rezitiert wird (monotone 
Wiederholung mit oder ohne Rhythmus), unterstützt die Meditation. Wenn das Mantra 
in einer etwas höheren Tonlage gesungen wird, erleichtert dies die Verbindung mit dem 
Verlangen nach dem Wesentlichen in dir, und wenn das Mantra in einer etwas tieferen 
Tonlage gesungen wird, unterstützt dies das Eintauchen in dein Inneres. In diesen 
Mantra-Meditationen wird vor allem der tiefere Ton für die Verinnerlichung verwendet. 

Du kannst die Mantra-Meditationen hören oder das Mantra singen. Das Zuhören hat 
den Vorteil, dass du dich nicht mit dem Singen beschäftigen musst und in Ruhe bleiben 
kannst. Das Zuhören macht dich empfänglich und offen, und das sind Eigenschaften, 
die den Meditationen sicher gut tun. Beim Zuhören sind auch die Dauer und die Phasen 
der Stille bereits für dich festgelegt, da der Hintergrundklang deutlich leiser wird, sodass 
du deiner Meditationserfahrung noch mehr Raum geben kannst. Nach gut 20 Minuten 
wird die Geräuschkulisse wieder etwas lauter oder du hörst einige Klangschalen, die dir 
signalisieren, dass du die Meditation für dich beenden kannst. Dann ist es nur noch 
wichtig, dass du ein Mantra auswählst, dessen Bedeutung dich sehr anspricht oder das 
Worte enthält, die dir von selbst ein verinnerlichendes Gefühl vermitteln. 

Wenn du bei einer Mantra-Meditation das Mantra selbst singst, hat das den Vorteil, dass 
die Schwingung deiner eigenen Stimme direkt in deiner eigenen Energie und in deinem 
Körper ankommt. Deine Hingabe, dein Mitfühlen oder deine Berührung werden in 
deiner Stimme aufgenommen, was die Wirkung der Resonanz noch verstärkt. Darüber 
hinaus kannst du natürlich selbst entscheiden bzw. spüren, in welcher Tonlage du das 
Mantra singen möchtest und wie lange du das Mantra höher singen möchtest, um mit 
deiner Sehnsucht nach deiner Seele in Kontakt zu kommen. Wenn es sich gut anfühlt, 
kannst du das Mantra tiefer singen, um es mehr zu verinnerlichen. Das gilt natürlich auch 



 

 77 

für die Pausen, die du an einer bestimmten Stelle einlegen kannst, und für die letzte Stille, 
die du selbst bestimmst. 

Sowohl das Hören als auch das Singen einer Mantra-Meditation hat also seine Vorteile. 
Anandajay möchte dir mit diesem Album lediglich eine Unterstützung anreichen, um mit 
Hilfe von Mantras leicht in einen meditativen Bewusstseinszustand zu gelangen. Man 
kann auch anfangs nur zuhören und nach einiger Zeit vielleicht mitsingen oder später, 
wenn man mit dem Mantra vertrauter geworden ist, selbst singen. Alles ist möglich. 

Die Mantras, die Anandajay hier zur Meditationsbegleitung verwendet hat, sind einfache, 
verinnerlichende Mantras. Sie handeln nur von deiner Sehnsucht nach Ruhe und Frieden, 
die von selbst erfahrbar werden und auf alles durchwirken, was du bist, wenn du mit 
deinem Wesen, deinem Selbst, deiner Seele, deinem Inneren, deinem Herzen oder wie 
auch immer du deine spirituelle Basis nennen möchtest, verbunden bist. Es geht nur um 
dich und dein Verlangen nach diesem reichen Existenzgrund in dir, denn er ist das 
Einzige, was dein Leben wirklich lebenswert macht. Wenn du diesen inneren Grund 
erlebst, bist du sozusagen mit der Essenz des Seins verbunden, mit deiner 
ursprünglichsten Energie, mit der Kraft, die alles entstehen lässt. So wie die Liebe allem 
Raum geben will, um zu existieren, zu blühen und zu sein. 

Ohne diese Verbindung bewusst zu erfahren, wird das Leben zum Überleben, aber 
immer mit einem Verlangen, diese Verbindung irgendwo wieder zu finden. Das ist der 
Grund, warum Menschen, wenn sie etwas mehr Raum als nur zum Überleben haben, 
alles Mögliche tun, entdecken oder ausprobieren wollen, was anders ist als das, was sie 
kennen. Aber sie haben nicht erkannt, dass sie eigentlich auf der Suche nach dieser 
Verbindung sind, die wir hier Meditation nennen. Wären sich die Menschen dessen 
bewusst, wäre es viel einfacher, ihre unermüdliche Sehnsucht nach der Echtheit ihres 
Ursprungs, nach der Quelle ihres Seins, durch Meditation zu stillen. 

Alle Mantras werden sanft umrahmt von Klangschalen, Glocken, Tanpura-Klängen und 
einmal vom Geräusch eines fließenden Baches. Alle Arten von Gongs, Klangschalen und 
Glocken haben eine entspannende Wirkung auf das Gehirn und helfen, Gedanken und 
Überzeugungen, also das, was mental ausgerichtet ist, loszulassen. Die Tanpura-Klänge 
haben ebenfalls eine heilende Wirkung auf das Gehirn, aber jetzt, um dem Gehirn mehr 
Raum zu geben und die Alpha-Wellen zu entspannen, damit es offener wird für Gefühle 
der Ganzheit. 

• Der Ablauf dieser Meditation ist wie folgt: Bevor du mit der gewählten Mantra-
Meditation beginnst, sitzt du einige Minuten still mit geradem Rücken. 

• Dann beginnst du mit der Meditation. Achte darauf, dass die Hintergrundgeräusche 
leise sind, da das Mantra im Vergleich zum Hintergrund relativ laut gesungen wird. 
Fünfzehn bis achtzehn Minuten lang wird das Mantra regelmäßig auf verschiedene 
Arten gesungen. Lass alle Klänge und Empfindungen, die dir durch diese Mantra-
Meditation vermittelt werden, so vollständig wie möglich in dir zu, sowohl in 
deinem Kopf als auch in deinem Gefühlserleben und in jeder Zelle deines Körpers. 

• Wenn du dir die Bedeutung der Worte bewusstmachst, wirkt das Ganze noch tiefer 
in dich hinein. Lass all dies in Ruhe auf dich wirken, mit einem offenen und 



 

 78 

empfänglichen Verlangen, mit der tieferen Wahrheit und dem Grund deines Selbst 
in Kontakt zu kommen. 

• Nach etwa sechzehn Minuten werden die Hintergrundgeräusche etwas leiser, so 
dass du etwa fünf Minuten Zeit hast für die Stille in deiner Meditation. In dieser 
ruhigen Phase öffne dich ganz für alle Veränderungen, die dieses Mantra und ihre 
Klänge in dir bewirkt haben. Lass alles, was du fühlst, frei und gleichzeitig existieren. 
Indem du allem, was du erfährst, diesen Raum gibst, kannst du dich auf nichts mehr 
konzentrieren. Es gibt dann keine Klarheit über alles, was du erfährst, aber das muss 
auch nicht sein. Nachdem du den Einfluss der Mantras und Klänge so zugelassen 
hast, öffnest du dich immer wieder, um alles, was du erlebst, gleichzeitig sein zu 
lassen, ohne zu wissen oder deuten zu müssen, was es ist, ohne dich auf etwas zu 
konzentrieren. Du bist einfach offen für alles, was da ist. 

• Nach fünf Minuten werden die Hintergrundgeräusche etwas lauter oder du hörst 
einige Klangschalen, die dir signalisieren, dass du die Meditation beenden kannst. Je 
nach Bedürfnis kannst du noch eine Weile nachspüren, was die Meditation bewirkt 
hat oder noch bewirkt. 

 
Vor einer Mantra-Meditation kannst du die folgende Beschreibung des Mantras lesen, 
um den Wert und die Bedeutung des Mantras noch tiefer zu verstehen. Hier hat 
Anandajay auch angegeben, welche energetische Wirkung und Bedeutung die einzelnen 
Worte des Mantras und die Laute haben. Wenn du die Wirkung der einzelnen Buchstaben 
spürst, kannst du fühlen, dass jeder Buchstabe eine bestimmte Energie transportiert und 
du kannst leichter mit dem Wert des Mantras in Kontakt kommen. 
 

Track 1: Aum Shanti Aum Mantra Meditation 
– Vom Frieden genährt werden 

Rezitation: 
Aum Shanti Aum 
Aum Shanti Aum 
Shanti Aum 
Aum 
 
Frei übersetzt: „O wahrer Friede, erfülle mich“. 

 
Das Sanskrit-Wort Aum, Ohm oder Om kann auf viele Arten erklärt werden, aber alle 
Erklärungen zusammengenommen bedeutet es so viel wie „zusammenbringen, alles 
zusammenführen“. Es macht uns also auf das Erleben der Ganzheit aufmerksam. Das 
Wort Aum steht sowohl vor als auch nach dem Wort Shanti, das inneren Frieden 
bedeutet, um zu betonen, dass das Wort Shanti aus einem Gefühl der Ganzheit, aus einem 
meditativen Gefühl, aus einer allumfassenden Wahrheit heraus verstanden werden muss. 
Aum Shanti Aum bedeutet daher, dass in der Essenz nichts Anderes besteht als innerer 
Frieden. Als Mantra mit Aum davor und danach will es dir sagen: „Sei ganz und sei ein 



 

 79 

Teil des größeren Ganzen, und wenn du dich von dort aus für deinen Kern, dein Wesen 
oder deine Essenz öffnest, kommst du ganz von selbst in den inneren Frieden, den die 
Klänge des Wortes Shanti dir vermitteln wollen.“ 

Aum 
Das Wort Aum am Anfang eines Mantras ist ein Klang, der dich einlädt, das, was du 
danach aussprichst, aus einem Gefühl der Ganzheit und Vollkommenheit heraus zu tun. 
Steht das Wort Aum am Ende eines Mantras, fordert es dich auf, das Gesagte in dir 
aufzunehmen, während du dir für einen Moment deiner Ganzheit bewusst bist. Du tust 
dies, um den tieferen Wert des Lebens, deiner selbst und dessen, was du gesagt hast, in 
dir aufzunehmen. 

Das Wort Aum (je nach Gebrauch und Mantra auch ausgesprochen als hòm, oem, Aum 
oder aoum) setzt sich klanglich zusammen aus: dem Laut O, der die freudige Energie 
repräsentiert, die dich empfänglich macht für alles, was dir in deinem Leben begegnet. 
Er öffnet die Vorderseite deines Energiefeldes weiter, als du es gewohnt bist. Der Laut 
M steht für eine harmonisierende Energie, die dich wieder ein Gefühl der Ganzheit 
erleben lässt. Das Wort Aum öffnet dich für das Leben als Ganzes und lässt alles, was 
dazu gehört, zu einer harmonischen Wirklichkeit in dir werden, sodass du auch dich 
selbst als Ganzes erfährst. Das Wort Aum lässt dich erkennen, dass der Wert des inneren 
Friedens, den du fühlst, nur im Raum der Ganzheit, die du bist und die wir alle sind (M), 
eine lebendige (O) Wahrheit ist. 

Shanti 
Das Wort Shanti setzt sich aus mehreren Lauten zusammen. Der S-Laut steht für die 
Energie, die die Aufmerksamkeit auf sich zieht und dadurch eine gewisse Stille erzeugt. 
Der H-Laut steht für eine Energie, die deine Anwesenheit oder das, was du tust, von 
innen heraus unterstützt. Der A-Laut steht für die Energie, die dein Energiefeld sanft 
umhüllt und dich sensitiver und offener für die Tiefen deiner emotionalen Erfahrung 
macht. Der N-Laut steht für die Energie, die alles, was du dort gefühlt hast, zu einem 
intensiven Gefühlswert zusammenfügt. Der T-Laut steht für die Energie, die die 
zusammengefügten Gefühlswerte irgendwohin sendet. Schließlich steht der I(ie)-Laut für 
den Raum deiner geistigen Wahrnehmung und die Öffnung des oberen Teils deines 
Energiefeldes. So wird der intensive Gefühlswert über den T-Laut in deinen mentalen 
Raum geschickt. Seine Fülle trifft auf die Leichtigkeit des Spirituellen, wodurch du mit 
deinem menschlichen Gefühl in Kontakt mit den spirituellen Werten der Beseelung 
kommst. 

Das Wort Shanti zeigt, dass du in deinem Inneren (H) erfahren hast, wie beruhigend (S) 
es ist, tief in deinem Gefühl (A) in Frieden zu sein, und wie diese intensive Erfahrung 
(N) dir einen erweiternden Schritt (T) in deinem Bewusstsein ermöglicht. 
 
Dauer: 25.00 Minuten.  



 

 80 

Track 2: Sat Cit Ananda Mantra Meditation 
– Den Reichtum des „Seins“ einladen 

Rezitation: 
Sat Cit Ananda 
Sat Cit Ananda 
 
Freie Übersetzung: „Indem ich bewusst da bin, erfahre 
ich spirituelles Glück“. 
 

Die Bedeutung des Sanskrit-Mantras Sat Cit Ananda liegt in dem tiefen Gefühl und 
Bewusstsein, dass du da bist und dass die Erfahrung von Inhalt und Wert deines Selbst 
die Quelle der Glückseligkeit ist. Mit diesem Mantra wiederholst du immer wieder die 
Worte Sat (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Glückseligkeit, innere Freude), mit 
denen du ausdrückst (oder an die du dich erinnern möchtest oder die du dir zu erfahren 
erlaubst), dass du als Mensch die Möglichkeit hast, dir bewusst zu sein, dass du „bist“. 
Deine Existenz und die Erfahrung deines bewussten Selbst sind der Zugang zur Quelle 
des Glücks und der inneren Freude. 

Sat 
Das Wort Sat besteht lautlich aus dem S-Laut, der für die Energie der Aufmerksamkeit 
steht und damit für eine gewisse Stille. Der A-Laut steht für die Energie, die dein 
Energiefeld sanft umhüllt und dich sensitiver und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswahrnehmung macht. Der T-Laut steht für die Energie, die die in diesem Wort 
zusammengefassten Gefühlswerte der Stille und Tiefe in die Welt senden kann, um sie 
tatsächlich stärker wahrnehmbar zu machen. 

Cit 
Das Wort Cit besteht klanglich aus dem CH-Laut, der für die Energie steht, die 
Aufmerksamkeit erregt und dadurch Ruhe schafft. Der I(ie)-Laut steht für den mentalen 
Wahrnehmungsraum und sorgt für eine größere Öffnung des oberen Teils des 
Energiefeldes. Der T(d)-Laut steht für die Energie, die die gesammelten Gefühlswerte 
der bewusst erlebten Stille dieses Wortes in den energetischen Raum über dir sendet, 
damit sie dort noch mehr Wirklichkeit werden können. 

Ananda 
Das Wort Ananda besteht klanglich aus dem A-Laut, der für die Energie steht, die dein 
Energiefeld sanft umhüllt, sodass du sensitiver und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswahrnehmung wirst. Der N-Laut steht für die Energie, die alles, was du dort 
gefühlt hast, zu einem intensiven Gefühlswert zusammenfügt. Der A-Laut, der in diesem 
Wort noch einmal vorkommt, steht wiederum für die Energie, die dein Energiefeld sanft 
umhüllt, sodass du sensitiver und offener für die Tiefen deiner Gefühlswahrnehmung 
wirst. Der N-Laut, der ebenfalls zum zweiten Mal in diesem Wort vorkommt, steht 
wieder für die Energie, die alles, was du dort gefühlt hast, zu einem intensiven Gefühl 



 

 81 

zusammenfügt. Der D-Laut transportiert eine gebende Energie. Der A-Laut, der zum 
dritten Mal in diesem Wort vorkommt, steht wieder für die Energie, die dein Energiefeld 
sanft umhüllt, sodass du sensitiver und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswahrnehmung wirst. 

Sat Cit Ananda 
Das Mantra Sat Cit Ananda zeigt, dass du still wirst (S), wenn du dich selbst erfährst (A) 
(T) und dass das stille Erleben deiner selbst (CH) dein Bewusstsein (I) auf 
unvergleichliche Weise erweitert (T). Das bewusste Erleben (N) dieser eigentlichen 
Wahrheit (N) erfüllt dich mit Fülle (A), Glück (A) und Wärme (A) (D). Das Bewusstsein 
dieser Werte ist liebevoll nährend für dein spirituelles Wachstum. 
 
Dauer: 25.00 Minuten. 
 

Track 3: Amen Mantra Meditation 
– Aufmerksamkeit-Mitgefühl-Einfachheit-Nächstenliebe 

Rezitation: 
Amen, amen, amen, amen 
 
Freie Übersetzung: „Ja, so sei es, dass ich tief in der 
Essenz des Lebens bin“. 
 

Das hebräische Wort Amen hat die Bedeutung von 
Wahrheit, Echtheit und einem tiefen „Ja“ zu dem, was man als Wahrheit erfahren hat. 
Es wird als eine Art Besiegelung eines Gebetes oder als Bestätigung einer Wahrheit mit 
einem „Ja“ verwendet. Ein Gebet ist ein Gedicht, in dem es um eine wesentliche 
Wahrheit geht. Wenn du eine wesentliche Wahrheit erfährst, fühlst du dich sofort 
geerdet. Du bekommst dann innerlich eine enorme Stabilität und ein Fundament, auf 
dem du bestehen kannst. Amen ist ein Begriff, der dich einlädt, das Wahre und Echte in 
dir zu erfahren und es mit einem liebenden Ja zu bestätigen. Das geschieht also nicht aus 
deinem Ich heraus, sondern aus dem Gefühl heraus, in welchem du dich als würdige 
Ganzheit erfahren hast. Amen bedeutet, dass es um die Hingabe an das Ganze geht, dass 
es um die größere Wahrheit geht, um „sein und sein lassen“. Es bedeutet „so sei es“ oder 
„es sei so“ und hat eine heilende und damit heiligende Wirkung. Das Wort Amen gibt 
allem in der Schöpfung und im Universum Raum. Das Amen öffnet dich für das Sein und 
reinigt dein Bewusstsein. Das Amen bringt Stille und eine beruhigende Energie in dein 
Gehirn und dein Bewusstsein. Seine Klänge bringen alles, was du bist und was dich 
umgibt, zusammen und führen dich zu einer Hingabe an die unendliche Fülle des Seins. 
Das Amen transzendiert alle Bewusstseinsebenen und sein Klang bringt alles zusammen 
und bringt sowohl dein Gehirn als auch dein Herz und deinen Körper zur Ruhe. 



 

 82 

Genau deshalb ist der Begriff Amen hier so passend. Es lädt dich ein zu sagen: „Ja, so sei 
es, dass ich in meinem Innersten so wahr, so das echte Leben, so Essenz bin. Darauf 
kann ich nur voller Respekt vor der Wahrheit, die ich erfahren habe, mit einem 
bestätigenden ‚Ja‘ antworten.“ Das Wort Amen wird oft mit dem Wort Aum verbunden. 
Obwohl das Wort Amen viel jünger ist, scheint es eine ähnliche Bedeutung zu haben. 

Amen 
Das Wort Amen besteht aus dem Laut A, der eine Energie mit sich bringt, die dein 
Energiefeld sanft umhüllt. Dadurch wirst du sensitiver und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswelt. Der M-Laut bringt eine harmonisierende Energie mit sich, die dich für die 
Ganzheit öffnet. Der È-Laut bringt eine Energie mit sich, die dich für deine soziale 
Wahrnehmung öffnet und dich bei dir selbst bleiben lässt. Der N-Laut bringt eine 
Energie mit sich, die alles, was du bisher erlebt hast, in dir zusammenführt. 

Das Wort Amen öffnet die Tiefen deiner Gefühle (A), wo du deine Essenz erfährst. Es 
harmonisiert (M) diesen Gefühlsraum mit der Ganzheit und sorgt dafür, dass du dabei 
sozial offen bleibst (È) und dich nicht von der Welt abschottest, sondern in ihr dir selbst 
nahe bist (N), wahr und echt. 
 
Dauer: 25.00 Minuten. 
 

Track 4: Aum Mani Padme Hum Mantra 
Meditation 
– Lass dein Wesen erblühen 
Rezitation: 
Aum mani padme hum 
 
Freie Übersetzung: „Oh mein Herz, immer, wenn ich 
mich mit dem wunderschönen Juwel in deinem Kern 
verbinde, hört mein Schmerz der Trennung von selbst 
auf und mein Wesen beginnt zu erblühen.“ 

Das Sanskrit-Mantra Aum mani padme hum ist das bekannteste tibetisch-buddhistische 
Mantra und trägt den Wunsch in sich, dich mit der Essenz deines Bestehens zu 
verbinden, mit deinem Herzen, deiner Seele, deinem Sein, mit dem „Juwel in der 
Lotusblüte deines Seins“. Das Wort Aum lenkt die Aufmerksamkeit auf das Gefühl der 
Ganzheit. Das Wort Mani bedeutet Juwel. Das Wort Padme bedeutet Lotus und das Wort 
Hum ist wie das Wort Aum eine Art versiegelnder Klang, der dem zuvor Gesagten, 
Ganzheit, Erdverbundenheit und Harmonie verleiht. Dieses Mantra führt einen leicht 
nach innen, zu dem, was man als das Essentiellste in sich selbst erfährt (Manipadme). Das 
Wort Aum in diesem Mantra öffnet die Verbindung zu dem Gefühl der Essenz in dir 
und das Wort Hum (im Tibetischen oft als Hung ausgesprochen) besiegelt diese 
Erfahrung. 



 

 83 

Aum 
Das Wort Aum (je nach Gebrauch und Mantra auch hòm, oem, Aum oder aoum 
ausgesprochen) setzt sich klanglich zusammen aus: dem Laut O, der für die freudige 
Energie steht, die dich empfänglich macht für alles, was dir im Leben begegnet. Er öffnet 
die Vorderseite deines Energiefeldes weiter, als du es gewohnt bist. Der Laut M steht für 
eine harmonisierende Energie, die dich wieder ein Gefühl der Ganzheit erleben lässt. Das 
Wort Aum öffnet dich für das Leben als Ganzes und lässt alles, was dazu gehört, zu einer 
harmonischen Wirklichkeit in dir werden, so dass du auch dich selbst als Ganzheit 
erfährst. Das Wort Aum lässt dich erkennen, dass der Wert des inneren Friedens, den du 
fühlst, nur im Raum der Ganzheit, die du bist und die wir alle sind (M), eine lebendige 
(O) Wahrheit ist. 

Mani 
Das Wort Mani besteht phonetisch aus dem Laut M. Dieser Laut hat eine doppelte 
Wirkung, denn er beendet das vorhergehende Wort und steht für die Energie, die dich 
harmonisiert und dir ein Gefühl der Ganzheit gibt. Der A-Laut hat eine Energie, die dein 
Energiefeld sanft umhüllt und dich sensibler und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswelt macht. Der N-Laut hat eine Energie, die alles, was du bisher erlebt hast, in 
dir zusammenführt. Der I(ie)-Laut, der für den Raum deiner mentalen Wahrnehmung 
steht, öffnet den oberen Teil deines Energiefeldes noch weiter. 

Padme 
Das Wort Padme setzt sich klanglich aus dem P-Laut zusammen, der eine unterstützende 
Energie mit sich bringt. Der A-Laut bringt eine Energie mit sich, die dein Energiefeld 
sanft umhüllt. Dadurch wirst du sensitiver und offener für die Tiefen deiner 
Gefühlswahrnehmung. Der kurze A-Laut sorgt dafür, dass diese Energie näher bei dir 
bleibt. Der T-Laut bringt eine Energie mit sich, mit der du das, was du erlebst, von dir 
wegschickst. Das Erlebte wird über den harmonisierenden M-Laut zum E-Laut 
geschickt. Dieser Ton öffnet dich für den Kontakt mit allem, was dir in deinem Leben 
begegnet. 

Hum 
Das Wort Hum besteht klanglich aus dem H-Laut, der für die Energie steht, die deine 
Anwesenheit oder das, was du tust, von innen heraus unterstützt. Der OE-Laut bringt 
eine Energie der Erdung, Unterstützung und Verbundenheit mit sich. Der M-Laut 
wiederum bringt eine harmonisierende Energie mit sich. 

Aum mani padme hum 
Das Mantra Aum mani padme hum zeigt, dass du dich aus einer Offenheit für das Leben 
und dich selbst als Ganzes (O) heraus harmonisierend (2xM) für die tieferen Schichten 
deines Existenzgefühls (A) öffnest. In dieser Erfahrung (N), in der du verweilst, gewinnst 
du immer tiefere Einsichten (I). Während du diese Existenzgrundlage lieb hast (P) und 
diese wertvollen Gefühlserfahrungen (A) in die Welt sendest (D), wirken sie dort auch 
harmonisierend (M) auf die Art und Weise, wie du mit allem um dich herum umgehst 
(E). Du tust dies, weil du es innerlich so erfährst (H) und dich dadurch mit der Schöpfung 



 

 84 

verbunden fühlst (OE). Du möchtest damit zum Frieden auf der Erde und in dir selbst 
beitragen (M). Aus diesem Grund ist dieses Mantra im Buddhismus so beliebt, in 
welchem das Leben aus Mitgefühl eine wichtige Rolle spielt. 
 
Dauer: 25.00 Minuten. 
 

Track 5: Being Mantra Meditation 
– Im immerwährenden Jetzt sein 

Rezitation: Being here,  
being now, 
being aware  
of inner ground 
 

Dieses englische Mantra zeigt, dass du dir nur im Hier 
und Jetzt deiner inneren Authentizität und deines 

Wertes bewusst sein kannst. Ein Wert, der in aller Bewegung und Veränderung des 
Lebens als innere Stabilität oder als wahrer Grund deiner Existenz spürbar wird. Das 
Mantra bezieht sich auf die wichtigsten Energien deines Menschseins. Im Hinduismus 
sind dies die Mahadevata, die großen Gottheiten. Vishnu steht für die immerwährende 
Existenz, die dich in das ewige „Hier“ bringt (being here). Shiva symbolisiert die 
fortwährende Transformation, die dich in das ewige „Jetzt“ bringt (being now). Brahma 
beschreibt die ständige Präsenz in dir, die dich in das ewige „Sein“ bringt (being aware). 
Und Krishna steht für das ständige Verlangen nach dem Anziehenden, das dich zur 
ewigen Quelle oder zum Ursprung der „Liebe“ führt (inner ground). 

Being 
Der B-Laut aus dem Wort Being fördert die Energie der Rundheit. Der I-Laut fördert die 
geistige Offenheit und der J-Laut hat eine anbietende Energie. Der Ì-Laut bringt die 
Offenheit für den mentalen, bewussten und einsichtsvollen Bereich zurück zu deiner Ich-
Erfahrung. Der NG-Laut hat eine gehirnentspannende Energie. Das Wort Being bringt 
den gesamten (B) Raum der bewussten und einsichtsvollen Energie (IE) als Ganzes zu 
dir (Ì) und hilft dir, damit entspannt und meditativ (NG) zusammen oder in Verbindung 
zu sein (J). 

Here 
Das Wort here besteht klanglich aus dem H-Laut, der für die Energie steht, die deine 
Anwesenheit oder das, was du tust, von innen heraus unterstützt. Der E-Laut steht für 
die Energie, die dich für den Kontakt mit allem öffnet, was dir in deinem Leben begegnet, 
und der hier sanfte R-Laut steht für eine anregende Energie. Das danach geschriebene E 
wird fast nicht ausgesprochen und zählt daher nicht stark mit, obwohl ein kurzer Ù-Laut 
zu hören ist. Dieser reicht dann ganz sanft die Energie der Verbundenheit mit der Erde 



 

 85 

und in diesem Fall mit dem Unterbauch weiter. Das Wort here zeigt an, dass deine 
Anwesenheit von innen heraus unterstützt wird (H), um dich für das zu öffnen, was das 
Leben dir bringt (E). Du wirst angeregt (R), mit allem, was dir begegnet, zusammen zu 
sein und dich mit deinem Unterbauch (Ù) als Verbindung zur Erde verbunden zu fühlen. 

Now 
Das Wort now besteht klanglich aus dem N-Laut, der für die Energie steht, die alles, was 
du dort gefühlt hast, zu einem intensiven Gefühl zusammenführt. Der Buchstabe O hat 
einen AU-Klang, der für die Kombination des A-Klangs und des U(oe)-Klangs steht. 
Der A-Klang steht für die Energie, die dein energetisches Feld sanft umhüllt, sodass du 
sensitiver und offener für die Tiefen deiner Gefühlswahrnehmung bist. Der U-Laut steht 
für die Energie der Verbundenheit mit der Erde und deiner Existenzgrundlage, die auch 
dein Energiefeld an der Unterseite weiter öffnet. Darauf folgt der „W“-Laut, der eine 
treibende Energie hat und dich dadurch tiefer hineingehen lässt. Das Wort now zeigt an, 
dass du aus einem intensiven Gefühl für dich selbst heraus bereit bist, dich für die Tiefe 
deiner Gefühlserfahrung zu öffnen, zusammen mit dem Gefühl der Verbundenheit mit 
der Erde. Durch die Verbundenheit mit der Erde kannst du alle möglichen 
Gefühlsveränderungen frei zulassen und traust du dich, dich tiefer darauf einzulassen. 

Aware 
Das Wort aware besteht klanglich aus dem A-Laut, der dein energetisches Feld sanft 
umhüllt, sodass du sensitiver und offener für die Tiefen deiner Gefühlserfahrung bist. 
Der W-Laut bringt eine treibende Energie mit sich und lässt dich dadurch tiefer 
hineingehen. Dann folgt wieder ein A-Laut, der aber wie ein E-Laut klingt und so für die 
Energie steht, die dich für den Kontakt mit allem öffnet, was dir in deinem Leben 
begegnet. Der R-Laut, der die entstandene Energie weiter anfacht, wird von einem 
kurzen Ù-Laut gefolgt, der dann sanft die Energie der Verbundenheit mit der Erde und 
in diesem Fall mit dem Unterbauch hinzufügt. Das Wort aware zeigt an, dass die Tiefe 
deiner Gefühlserfahrung (A) vorangetrieben wird (W), um sich mit allem zu vermengen, 
was dir in deinem Leben begegnet (È). Dieses intensive Bewusstsein des inneren und 
äußeren Fühlens wird stärker angefacht (R), während du dich weiterhin mit der Erde und 
deinem Unterbauch verbunden fühlst (Ù). 

Inner 
Das Wort inner besteht klanglich aus dem Ì-Laut, der die Offenheit für den mentalen, 
bewussten und einsichtsvollen Bereich zu deiner Ich-Erfahrung bringt. Der doppelte N-
Laut bringt die Energie von allem, was du dann fühlst, zu einem intensiven Gefühl 
zusammen. Der Ù-Laut liefert die Energie der Verbundenheit mit der Erde und dem 
Unterbauch, und ein sanfter R-Laut bringt eine sanft anregende Energie mit sich. Das 
Wort inner zeigt an, dass die Energie der Einsicht (Ì) in stark komprimierter Form 
(doppeltes N) zu dir gebracht wird. Diese Energie wird in dir mit deinem Unterbauch 
und der Erde in Kontakt gebracht (Ù) und der Fluss zu dir selbst bleibt bestehen oder 
wird immer wieder neu angeregt (R). 



 

 86 

Ground 
Das Wort ground besteht klanglich aus dem G-Laut, der eine sich ansammelnde Energie 
mit sich bringt. Der R-Laut bringt eine anregende Energie mit sich. Der AU-Laut steht 
für die Kombination aus dem A-Laut und dem U(oe)-Laut (der A-Laut steht für die 
Energie, die dein energetisches Feld umhüllt, sodass du offener für deine 
Gefühlswahrnehmung bist, und der U-Laut steht für die Energie der Verbundenheit mit 
der Erde und deiner Existenzgrundlage, die dein Energiefeld an der Unterseite weiter 
öffnet). Der N-Laut bringt die Energie von allem, was du dort gefühlt hast, zu einem 
intensiven Gefühl zusammen. Der T-Laut bringt eine Energie mit sich, die das, was du 
erlebst, von dir wegschickt. Das Wort ground bedeutet, dass irgendwo angesammelte 
Energie (Verlangen) vorhanden ist (G). Diese Energie regt dich zusätzlich an (R), dich 
für dein inneres Gefühl (A) und für das äußere Leben (OE) zu öffnen, damit du dort 
deine Stabilität (N) spürst. Diese musst du jedoch in jedem Moment wieder loslassen, 
um dich nicht daran festzuhalten. Dadurch kommst du in eine Stabilität (T), in der du 
dich dennoch vollkommen offen fühlen kannst. 
 
Dauer: 25.00 Minuten. 
 

Track 6: Kyrie Eleison Mantra Meditation 
– Liebe und Geborgenheit einladen 
Rezitation:  
Kyrie eleison 

Freie Übersetzung: „Oh Leben, ich sehne mich danach, 
dass wir wieder offen füreinander sein können, dass ich 
wieder Teil deines Reichtums, deiner Freude und deiner 
Ganzheit sein kann“. 

Die Bedeutung von Kyrie eleison wird gewöhnlich mit „Herr, erbarme dich unser“ 
übersetzt. Das Wort Kyrie kommt aus dem Griechischen éléoss und bedeutet 
Barmherzigkeit und Liebe. Es wird deutlich, dass Kyrie eleison ein Anruf zu etwas ist, das 
über uns steht. Das ist zum Beispiel Gott in der katholischen Liturgie, aber es kann auch, 
wie ursprünglich, ein König oder eine andere Autorität oder einfach eine Kraft sein, die 
größer ist als wir. Im Allgemeinen kann es nur das Leben sein. Das Leben ist größer, 
weiser, bereichernder und umfassender als wir es sind. Das Wort „Barmherzigkeit“ 
bedeutet eigentlich nicht mehr „fest, stark oder entschlossen sein“. Wenn man das nicht 
mehr ist, ist man empfänglich. Sich erbarmen heißt empfänglich sein, und damit ist man 
von selbst barmherzig und liebevoll. Das Kyrie eleison ist also ein Anruf des Lebens, um 
wieder empfänglich zu werden und sich nicht mehr auszuschließen. Das Leben schließt 
nichts und niemanden aus, denn das Leben umfasst alles. Es ist also eher eine Frage an 
dich selbst, ob du wieder offen und empfänglich sein kannst für das Leben, anstatt zu 
bitten: „Oh Leben, sei wieder empfänglich für mich, damit ich wieder zum Ganzen 



 

 87 

gehören kann und die Wärme des Ganzen mich wieder tragen kann“. Es zeigt, dass ich 
mich selbst danach sehne, wieder mit der großen Kraft des Lebens zusammen zu sein. 
Dann wird es zu: „Oh Leben, ich sehne mich danach, dass wir wieder offen füreinander 
sein dürfen und ich wieder Teil deines Reichtums, deiner Freude und deiner Ganzheit 
sein darf“. 

Kyrie 
Das Wort Kyrie besteht aus dem Laut K, der eine sprunghafte Energie mit sich bringt. 
Der Y(ie)-Laut steht für den Raum deiner geistigen Wahrnehmung und bringt mehr 
Offenheit in den oberen Teil deines Energiefeldes. Der R-Laut bringt eine stimulierende 
Energie. Der I(ie)-Laut steht wieder für den Raum deiner mentalen Wahrnehmung und 
bringt mehr Offenheit in den oberen Teil deines energetischen Feldes. Der E-Laut öffnet 
dich dann für den Kontakt mit allem, was dir in deinem Leben begegnet. 

Eleison 
Das Wort eleison setzt sich klanglich aus dem E-Laut zusammen, der dich für den Kontakt 
mit allem, was dir in deinem Leben begegnet, öffnet. Der L-Laut bringt eine fließende 
Energie mit sich. Der È-Laut macht dich auf dein Zwerchfell aufmerksam und gibt dir 
eine trennende Energie. Der I(ie)-Laut steht für den Raum deiner geistigen 
Wahrnehmung und bringt mehr Offenheit in den oberen Bereich deines Energiefeldes. 
Der S(ie)-Laut steht für die Aufmerksamkeitsenergie und bringt eine gewisse Beruhigung. 
Der Ò-Laut lenkt die Aufmerksamkeit auf den Brustbereich und bringt eine 
distanzierende Energie mit sich. Der N-Laut steht für die Energie, die alles, was du dort 
gefühlt hast, zu einem intensiven Gefühl in dir zusammenfügt. 

Kyrie eleison 
Das Mantra Kyrie eleison gibt an, dass du aus einem intensiven (K) Wertbewusstsein (erstes 
I) das Größere (zweites I) anrufst (R). Dies, um dem Größeren in jeder Hinsicht zu 
begegnen und in dieser Begegnung (E) wieder ganz bewusst (Ï) am fließenden (L) Raum 
des Lebens teilzunehmen. Dadurch macht dieser Wert mich still (S) und bereichert (N) 
mich und bringt mich zu mir selbst (Ò). Mit anderen Worten: „Oh unermessliches 
Bewusstsein, nimm mich wieder in deine Mitte auf, damit ich wieder an der Fülle und 
dem Reichtum deiner Ganzheit teilnehmen kann“. 
 
Dauer: 25.00 Minuten.  



 

 88 

Meditative Adoration Mantras 
– Sacred Sounds part 2 
1. Hamsa - Meditative Adoration Mantra 
2. Hari-Bhole - Meditative Adoration Mantra 
3. Guru Brahma - Meditative Adoration Mantra 
4. Radheshyam - Meditative Adoration Mantra 
5. Hare Krishna - Meditative Adoration Mantra 
6. Narayanaya - Meditative Adoration Mantra 
7. Sri Ananda - Meditative Adoration Mantra 
8. Shanti - Meditative Adoration Mantra 
www.anandajay.org/de/albums/meditative- 
adoration-mantras 

Verwendung von meditativen Hymnen 

Dieses Album besteht aus acht meditativen Lobgesängen oder Anrufungen an das 
Wesentliche, die Anbetungsmantras oder Aratis genannt werden und die eine tief 
empfundene und sehr andächtige Atmosphäre ausdrücken und dich in eine 
hingebungsvolle Stimmung der Berührbarkeit bringen. Es sind hingebungsvolle 
Anrufungen an das, was einen inneren Wert darstellt und durch die du deine Hingabe 
und Liebe (Anbetung) für diesen Wert ausdrückst. 

In der indischen Tradition beginnen Mantras immer mit einer Anrufung des 
Wesentlichen und können aufgrund des Respekts vor der individuellen Erfahrung auf 
viele Arten anrufen. Diese Hymnen bringen dich nach Hause zum „Sein“, zum „Jetzt“, 
zum „Wirklichen“, zum „Vollständigen“, zum „Liebevollen“, zum „Friedvollen“ und 
zum „Glückseligen“, als die tiefste Wahrheit, die du bist, und dafür offen zu sein, bringt 
dich in einen „tiefen spirituellen Frieden“. 

Du kannst die meditativen Hymnen vor einer geführten Meditation anhören, um die 
Spuren dessen, was du vorher getan hast, loszulassen und dich mit einer empfänglicheren 
und sensitiveren inneren Erfahrung zu verbinden. Du kannst die Hymnen auch einzeln 
anhören oder, da das Album eine bestimmte Struktur hat, das ganze Album anhören 

Du kannst die meditativen Hymnen auch selbst mitsingen, aber das Zuhören hat den 
Vorteil, dass du dich nicht mit dem Gesang beschäftigen musst und dich ihrem Frieden 
und ihrer Intention hingeben kannst. Tatsächlich macht dich das Zuhören empfänglich 
und offen, und das sind Eigenschaften, die der Meditation zugutekommen. Wenn du dir 
eine Hymne anhörst, wähle das Mantra, das dich in diesem Moment von der Bedeutung 
her anspricht und somit Worte enthält, die du bereits auf natürliche Weise verinnerlichst. 
Wenn du eine meditative Hymne mitsingst, fühlst du auch die Schwingung und Resonanz 
deiner eigenen Stimme in deinem Körper. Deine Hingabe und dein Mitfühlen verleihen 
deiner Stimme eine verfeinerte Resonanz, die dann befreiend auf dein energetisches 
Gefühl wirkt. Trotzdem empfehle ich dir, die Hymne erst ein paar Mal zu hören, um ihre 
Intention richtig aufzunehmen, bevor du sie mitsingst. 



 

 89 

Track 1: Hamsa Adoration Mantra 
– Entkleide dich für deine wahre Natur 

Mantra: 
Aum hamsa, hamsa Aum, Shivaham 
 
Freie Übersetzung: 
„Wer bin ich? Wer bin ich? Ich bin das ewige Jetzt!“ 
 
 

 
Hamsa bedeutet sowohl ein weißer Schwan als Symbol der Reinheit als auch „Wer bin 
ich“? und Shivaham bedeutet „Ich bin das lebendige Jetzt“. Das Mantra hamsa Aum, hamsa 
Aum, Shivaham bedeutet frei übersetzt: „Oh allumfassende Wirklichkeit, wer bin ich? Oh, 
ich fühle es, wenn ich mich wirklich öffne, ich bin das lebende Jetzt.“ 

Shiva steht für das ewige Jetzt, die Quelle der Veränderung, das Spiel von Erneuerung 
und Zerstörung. Im Jetzt innehalten bedeutet, die Vollkommenheit innerhalb der 
Veränderung zu erfahren. Es bedeutet, Dinge loszulassen, um Platz für Neues zu 
schaffen und dabei zu erfahren, dass du zwar all diese Veränderungen erfährst, aber dass 
derjenige, der sie erfährt, beständig ist, der leere Hintergrund hinter allen Veränderungen 
ist. 

Das Hamsa Adoration Mantra ruft so den heilenden Wert des „Seins“ hervor. Das „Sein“ 
ist der Träger all unserer Erfahrungen, denn ohne es zu sein, könnten wir nichts erfahren. 
Dieses Lobgebet besingt das „Sein“ mit den Worten „du bist meine wahre Natur“ und 
lässt dich tiefer in die Wahrheit und Akzeptanz des „Ich bin“ eintreten. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Bringt dich in Kontakt mit deiner Erfahrung des Seins. 
• Bringt Selbstakzeptanz und inneren Frieden. 
• Schenkt Freiheit für Mitgefühl und Menschlichkeit. 

 
Dauer: 12.52 Minuten. 
  



 

 90 

Track 2: Hari-Bhole Adoration Mantra 
– Freude an der Erneuerung 

Mantra: 
Aum namo Aum namaha (3x) 
Aum Hari Bhole Ananda Aum namaha (3x) 
Aum namaha Aum namaha Aum namaha Aum namaha Aum 
namaha Aum namaha Aum namaha 
 
Freie Übersetzung: 
„Oh sei gegrüßt, Wesentlichkeit, die uns alles gibt, ohne 
dass wir darum bitten müssen.“ 

 
Das Wort Hari ist ein Name für Krishna: das wonach wir alle uns innerlich sehnen und 
wohin wir uns entwickeln möchten. Es steht für das Wesentliche, für welches wir die 
tiefste Liebe fühlen, für das Wesentliche, das unsere Herzen stiehlt. Krishna-Energie ist 
die freudige Energie, die aus der Dankbarkeit für das entsteht, was du vom Leben 
erhältst. Es ist die Energie der Glückseligkeit des Herzens, der Liebe der Seele, des 
Friedens des Wahren das nicht stirbt, und damit die Essenz des Lebens. Das Sanskrit-
Wort Bhole steht für die Energie des Shiva, die sowohl zerstört als auch erneuert. Hier 
geht es also darum, dass Krishna Liebe und Leben schenkt und dich zur Erneuerung 
auffordert: das lebendige, immerwährende „Jetzt“. Es ist ein Appell an die Kraft des 
„lebendigen Jetzt“, denn alles verändert sich ständig, Dinge kommen und gehen, aber 
nur im Jetzt kann die Echtheit, das, was ist, spürbar erfahren werden. 

Das Hari-Bhole Mantra ist eine Hymne an diese Essenz des Lebens, nach der sich jeder 
von Herzen sehnt und von der er sich gerne umhüllen lässt und aufgenommen wird. Das 
Mantra besteht aus dem Wort Aum, das anzeigt, dass du die folgenden Worte und Klänge 
aus der „Ganzheit des Seins“ heraus erfährst und ausdrückst. Das Wort namo bedeutet 
„sei gegrüßt“ und reicht an, dass dieser Gruß mit Ehrerbietung und in einer 
verbeugenden Haltung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort Hari ist somit ein Name 
für Krishna, und Bhole steht für Shiva: das Wesentliche, das, weil es alles zerstört und 
erneuert, uns alles gibt, ohne zu fragen. Das Wort Ananda drückt freudevolle 
Glückseligkeit aus, welche der Liebe des Wesentlichen innewohnt. Das Wort Namaha 
gehört zum gleichen Stamm als das obengenannte Namo und bedeutet: Ich grüße dich. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Heilt deine mentale Belastung. 
• Bringt dich zu dir selbst und deinem inneren Wert zurück. 
• Gibt Vertrauen und neue Lebensfreude. 

 
Dauer: 11.40 Minuten. 
  



 

 91 

Track 3: Guru Brahma Adoration Mantra 
– Alle Grenzen verschwimmen lassen 

Mantra: 
Guru Brahma guru  
guru devo maheshvarah 
guru saakshaat Parabrahma 
tasmi Sri guruvey namaha 
 
 

Freie Übersetzung: „Oh schöpfende Kraft, Träger von sowohl ständiger Veränderung 
als auch Unterstützung von allem was lebt, gerne lasse ich mich ehrerbietig durch dich 
als meinen absoluten Lehrer führen, denn du bist das ewige Sein.“  

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brahma, die inspirierende und schöpfende 
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Brahman symbolisiert den 
heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem die kreative Energie ausgeht. 
Die schöpferische Energie ist die Energie, die entstehen, bestehen und wachsen lässt. 
Brahma ist der Inspirator, die Energie, die das Leben möglich macht, die die Erfahrung 
des „Da-Seins“ ermöglicht und die dem, was „ist“, den Raum gibt, sich auf jede 
erdenkliche Weise auszubreiten. 

Im Hinduismus wird der Gott Brahman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige 
Dreifaltigkeit): Brahma (Kreation), Shiva (Veränderung) und Vishnu (Unterstützung). In 
diesem Mantra wird betont, dass Brahma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft 
auch die Kräfte der zwei anderen in sich trägt. Inspiration impliziert ja auch 
Transformation (Shiva, hier Mahesh genannt) und Stabilität (Vishnu). In dem letzten Satz 
von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit: „Einzig an solch einen Lehrer, wobei 
Kreation, Transformation und Unterstützung zusammenkommen, schenke ich 
ehrerbietig meine Hingabe.“ 

Beim Guru Brahma Mantra geht es, wie beim vorherigen Mantra, um den Wert der 
Echtheit. Echtheit als wahrer innerer Lehrer, Echtheit als die visions- und zweckfreie 
Wahrheit der Existenz. Dieses Arati hilft dir, dieser Echtheit, dem inneren Lehrer in dir, 
mehr zu vertrauen.  

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Bringt dich in Kontakt mit deinem inneren Führer. 
• Bringt Vertrauen in dein Wesen und deine Güte. 
• Fördert deine spirituelle Offenheit und bringt dich wieder in Beziehung zum Leben 

als Ganzes. 
 
Dauer: 10.48 Minuten.  



 

 92 

Track 4: Radheshyam Adoration Mantra 
– Deine Liebe besingen 

Mantra: 
Aum, Aum, Aum 

Aum Radhe Krishna 
Aum Radhe Govinda 
Aum Radhe Gopala 
Radhe Radhe 
 
Freie Übersetzung: 
„Oh innerste Liebe, dich liebe ich am meisten.“ 

 
Das Radheshyam Adoration Mantra ist eine Hymne auf das Verlangen nach Wesentlichkeit 
und das aus liebevoller Hingabe entstehende Zusammenkommen der Schöpfung und des 
Schöpfers, des Anziehenden und des von ihm Angezogenen. Radha ist der Name von 
Krishnas meist ergebenen Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort Radha bedeutet deshalb: 
vollkommene liebevolle Hingabe. Das Wort Krishna bedeutet wörtlich dunkel und 
bezieht sich auf seine dunkelblaue Hautfarbe, welche uns an die Unermesslichkeit des 
Ozeans und des Kosmos erinnert. Außerdem steht das Wort Krishna für das, was wirklich 
wichtig ist, was alles und jeden anzieht, denn alles und jeder sehnt sich ständig, wenn 
auch oft noch unbewusst, nach dem Wesentlichen und wird durch diese Sehnsucht 
schließlich zu ihm finden. Govinda und Gopala sind auch Namen für Krishna, die den 
Krishna-Aspekt der Freude und Unterstützung betonen. 

Wenn man aus den vorhergehenden Lobpreisungen den Eindruck gewonnen hat, dass 
es neben dem Echten auch das nicht Echte gibt, dann ist das Radheshyam Adoration Mantra 
ein hingebungsvolles Lob-Gebet an die universelle Wahrheit, in der es keine Gegensätze 
gibt, sondern in der alles als die Vollkommenheit von allem, dem „Einen“, zum 
Authentischen zusammenkommt. Aus tantrischer Sicht bedeutet Radheshyam ein 
gleichwertiges Zusammenkommen von allem als tiefste Erfahrung von Ganzheit. 
Authentizität ist nirgendwo ein Gegenpol, sondern die Vollheit von allem zusammen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Heilt dein dualistisches Denken. 
• Bringt Harmonie und ein schützendes Gefühl der Ganzheit. 
• Mildert deine Überzeugungen und bewirkt Hingabe. 

 
Dauer: 10.59 Minuten. 
  



 

 93 

Track 5: Hare Krishna Adoration Mantra 
– Die Ganzheit des Lebens 
Mantra: 
Hare Krishna, Hare Krishna 
Krishna Krishna, Krishna Krishna 
ihre, ihre, ihre 
hare rama, hare rama, 
rama rama, rama rama 
ihre, ihre, ihre, 
bhaje bhaje, bhaje bhaje 
nandanam, nandanam 

Freie Übersetzung: „Oh sei gegrüßt, göttliche Essenz, die alles zu sich hinzieht, denn du 
bist unsere wahrhafte freudvolle Quelle. Sing deshalb voll Freude.“ 

Im Hare Krishna Mantra (Maha Mantra) wird immer wieder der Name Krishnas und die 
damit verbundene Freude des Herzens gesungen, weil seine Energie der Liebe, des 
Friedens und der Freude für alle so anziehend ist. 

Mit dem Wort Hare wird der meist innewohnende Wert von Krishna gemeint. Das Wort 
Krishna bedeutet wörtlich dunkel und hat Bezug auf seine dunkelblaue Hautfarbe, die uns 
an die Unermesslichkeit des Ozeans und des Kosmos erinnert. Darüber hinaus bedeutet 
Krishna der innewohnende Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht, weil die 
ganze Schöpfung unablässig, oft noch unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und 
letztlich von diesem Verlangen aus auch mit ihm zusammenkommen wird. Das Wort 
Aum gibt an, dass du die folgenden Worte und Klänge aus der Ganzheit des Seins erfährst 
und zum Ausdruck bringst. Mit dem Wort Rama wird Krishna gemeint, als die Inkarnation 
der Quelle jeder Freude. Das Wort Aum lädt auch hier wieder dazu ein, die folgenden 
Worte und Klänge aus der Ganzheit des Seins zu erfahren und zum Ausdruck zu bringen. 
Das Wort bhaje bedeutet „singen“ oder „seinen Namen singen“ und nandanam bedeutet 
„Freude“. Zusammen bedeutet es „sing oh sing mit Jubel den heiligen Namen der 
Freude: Krishna“. 

Das Hare Krishna Adoration Mantra ist der Qualität der Liebe gewidmet, die erfahrbar wird, 
wenn man den Wert des zuvor angerufenen „Seins“ und des „Wahren“ zulässt. Die 
Liebe, die als Krishna besungen wird, ist kein menschliches Sentiment, sondern die 
reinste Energie, aus der heraus der Mensch handeln kann. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Bringt dich in Kontakt mit deinem spirituellen Gefühl der Liebe. 
• Bringt dich über dein persönliches Sentiment hinaus in die umhüllende Freiheit. 
• Reinigt dein Herz, lässt die Liebe fließen und öffnet dich, um vom Größeren 

umhüllt zu werden. 
 
Dauer: 10.41 Minuten. 
  



 

 94 

Track 6: Narayanaya Adoration Mantra 
– Den inneren Frieden ehren 

Mantra: 
Aum namo narayanaya 
 
Freie Übersetzung:  
„Komm, komm, blühendes Leben, komm, komm, 
komm in mich, komm, komm liebevolles Leben, komm 
und strahle in mir.“ 

 
Das Mantra Aum Namo Narayanaya ist seit Tausenden von Jahren ein Mantra für den 
Weltfrieden. Es zu singen bedeutet, mit sich selbst in Frieden zu kommen, denn wenn 
du ständig die Vishnu-Energie, die Essenz des heiligen (ganzen) Lebens, in dir zulässt, 
wirst du auch Frieden in die Welt ausstrahlen. Das Mantra lädt dich dazu ein, dich mit 
der Essenz der Vishnu-Energie zu verbinden: Narayanaya. Mögest du auf diese Weise 
Frieden erlangen und zum Weltfrieden beitragen. Möge Narayanaya dich also erreichen, 
beeinflussen und besänftigen. Sein Wert ist die Essenz, die in allem vorhanden ist, und 
genau diese Essenz bringt Frieden, denn was überall ist, kennt keinen Streit und 
beinhaltet das ultimative Miteinander und Einssein: den wahren Frieden. 

Das Sanskritwort naara bedeutet „lebende Qualität“, aber auch „Zufluchtsort“ oder 
„Ruheplatz“. Der wichtigste Ruheplatz für jedes Lebewesen ist seine Essenz oder Seele 
und das ist Vishnu. Durch den Einfluss der Essenz ist das Leben überall von dieser 
Essenz durchdrungen (beseeltes Leben). Naara wird auch als die totale Dreieinigkeit 
gesehen: Brahma, Shiva und Vishnu zusammen, das gesamte Leben der Schöpfung 
(Brahma), der Transformation (Shiva) und der alles durchdringenden und nährenden 
Essenz (Vishnu). Das Sanskritwort narayan bedeutet „das Höchste, über das nichts 
hinausgehen kann“, das ist die Essenz der Vishnu-Energie. 

Das Narayanaya Adoration Mantra öffnet dich wieder für die Kraft der Existenz. Kann 
alles, was existiert und von der Existenz am Leben erhalten wird, mit einem so tiefen 
„Ja“ begrüßt werden, dass es zu einer tiefen Akzeptanz und damit zu innerem Frieden 
führt? Das Singen von Aum Namo Narayanaya wird als energetischer Beitrag zum 
Weltfrieden gesehen. Das tiefe „Ja“ zu den Tatsachen deiner Existenz und der Schöpfung 
um dich herum öffnet dich für einen friedvolleren und ausgeglichenen Umgang mit 
deinem Leben. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Bringt dich in Kontakt mit deinem Gefühl der Nächstenliebe. 
• Bringt dich in Kontakt mit der liebevollen Kraft des Lebens. 
• Lässt die Liebe wieder durch dich hindurchströmen, wodurch Frieden mit allem, 

was lebt, entstehen kann. 
 
Dauer: 10.56 Minuten.  



 

 95 

Track 7: Sri Ananda Adoration Mantra 
– Das innere Glück ehren 

Mantra: 
Sri Ananda 
 
Freie Übersetzung: 
„Ehrwürdige und respektierte Glückseligkeit, ich 
möchte dir dienen.“ 
 

 
Das Sri Ananda Adoration Mantra lädt dich ein, wahrhaftig und fühlend im Hier und Jetzt 
zu sein. Seine meditative Atmosphäre lädt dich ein, all deine Vorstellungen loszulassen 
und in der greifbaren Realität deiner selbst anzukommen. Du bist eingeladen, 
herabzusteigen aus deiner Gedankenwelt, aus deinen Gewohnheiten, aus deinen 
Vorurteilen, aus deinen Hoffnungen und Zukunftsvisionen, aus dem, was du zu glauben 
meinst oder als Gewissheit angenommen hast. Du bist eingeladen, wieder wirklich zu 
fühlen, dass du ein Mensch bist, dass du ein lebendiges Wesen mit Bewusstsein bist, dass 
du deine Essenz vielleicht noch nicht ganz kennst, aber dass du spürst, dass du da bist, 
dass du anwesend bist, dass du fühlst, dass du eine reiche innere Erfahrung hast, die du 
jetzt als Bereicherung zu allem, was du bereits erlebst, zulassen möchtest. Du möchtest 
Tiefe an die Oberfläche und Inhalt in die Form bringen. Das Einzige, was du dafür tun 
musst und kannst, ist, alles, was schon da ist und was du schon bist, bewusst in 
Empfänglichkeit zuzulassen. Um dies zu unterstützen, wird immer wieder kurz ein 
einzelner Ton auf der spanischen Gitarre angeschlagen. Der Ton und sein Echo berühren 
deine Sensitivität, machen dich für einen Moment klarer und helfen dir, Verengungen 
loszulassen, wenn du in einem Gedanken, einem Gefühl oder einer Emotion gefangen 
warst. 

Das Sri Ananda Adoration Mantra ist dem friedvollen, inneren Glück gewidmet, das in 
jedem von uns existiert: Ananda. Die Erfahrung von Ananda mag nicht für jeden gleich 
zugänglich sein, aber wenn du dich für deine Sehnsucht nach diesem Gefühl öffnest und 
die verinnerlichenden Klänge und die Bedeutung dieses Verehrungs-Mantras in dich 
hineinlässt, wird dein Ego sanfter werden. Du wirst einen flüchtigen Eindruck von 
Ananda bekommen und spüren, wie du dein Leben führen möchtest, sodass du öfter aus 
dieser Quelle der Reinheit trinken und dich von ihr inspirieren, nähren und begleiten 
lassen kannst. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Hilft dir, dein Verlangen und den damit verbundenen Mangel zu durchfühlen. 
• Hilft dir, gefühlsmäßig leben zu lernen und sein zu dürfen. 
• Befreit dein Herz von allen Belastungen und Trübungen. 

 
Dauer: 21.05 Minuten. 
  



 

 96 

Track 8: Shanti Adoration Mantra 
– Frieden lieben 

Mantra 
Shanti, Shanti, Shanti, Shanti 
 
Freie Übersetzung: 
„Frieden ist die wahre Natur von allem.“ 
 
 

 
Shanti ist das Sanskrit-Wort für Frieden, der, wenn er einmal tief in dir als dein Ursprung 
spürbar ist, auf allen Ebenen deines Lebens wirkt und so auch deinen Wunsch nach 
Frieden in der Welt unterstützt. Dieser Friede geht viel tiefer als ein Friede, der nur durch 
die Abwesenheit von Konflikten entsteht, und er ist auch nicht das Ergebnis von 
Verhalten oder einer bestimmten Art, sich zu verhalten, sondern er kommt aus der vollen 
Anerkennung deines inneren Reichtums und der Befreiung, die dir seine Annahme 
schenkt. 

Die Werte aller bisherigen Aratis, das „Sein“, das „Jetzt“, das „Wahre“, das 
„Vollkommene“, das „Liebevolle“, das „Friedvolle“ und das „Glückliche“, führen dich 
zu der Erfahrung, dass all dies die tiefste Wahrheit ist, die du bist, und dass die Offenheit 
dafür dich in einen tiefen spirituellen Frieden (Shanti) bringt. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras 
• Bringt dich in Kontakt mit deinem inneren Frieden. 
• Bringt Stille und gibt deiner Anwesenheit ihre Einfachheit zurück. 
• Hilft dir, dir selbst geistigen Frieden zu schenken. 

 
Dauer: 12.59 Minuten. 
 
 
 
 
 
 

  



 

 97 

Devotional Recitations 
– Sacred Sounds part 3 
1. Surya - Devotional Recitation 
2. Brahma - Devotional Recitation 
3. Gayatri - Devotional Recitation 
4. Vishnu - Devotional Recitation 
5. Shiva - Devotional Recitation 
6. Gurudev - Devotional Recitation 
7. Shanti-mangalam - Devotional Recitation 
8. Aum Mani Padme Hum - Devotional 

Recitation 
 
www.anandajay.org/de/albums/devotional- recitations 

Die Verwendung von hingebungsvollen Rezitationen 

Diese Mantras werden in einer etwas monotonen, meditativen und sehr 
hingebungsvollen Weise gesungen, damit die Worte tiefer in deinen Geist und deine Seele 
eindringen können. Dieses Singen bringt dein Empfindungssystem in einen Rhythmus, 
reguliert deine Atmung und hilft dir, über deine persönlichen Interpretationen deiner 
Gefühle hinauszugehen und den Wert und die Bedeutung des gewählten Mantras zu 
erkennen. Das Rezitieren wirkt befreiend bei zu starker mentaler Ausrichtung und 
verstärkt die Erfahrung der Verbundenheit mit dem Wesentlichen. 

Rezitationen möchten einen abgelenkten oder chaotischen Geist beruhigen und dir 
helfen, deine Liebe für die besondere Erfahrung deines Inneren auszudrücken und mehr 
zum Leben zu erwecken. Die Rezitationen bringen deinen Verstand zur Ruhe, deine 
Seele zur Klarheit und ermöglichen es dir, tiefer mit dem in Kontakt zu kommen, wonach 
du dich sehnst und von dem du mehr beeinflusst werden möchtest. Am besten ist es, 
wenn du die Rezitationen für dich alleine hörst, denn es ist besser, sich eine Zeit lang auf 
einen bestimmten Text oder ein Mantra und dessen Inhalt, nach dem du dich sehnst, zu 
richten. 

Mit der Zeit kannst du auch mitsingen, aber das Zuhören, das mit deiner Empfänglichkeit 
einhergeht, hat zunächst eine beruhigende Wirkung. Wenn du dich von der Rezitation 
erfüllt fühlst, sie ganz in dich aufnehmen kannst und ein befreiendes Gefühl verspürst, 
kannst du mitsingen. Beim Rezitieren ist es wichtig, dass du nicht über den Rhythmus 
nachdenkst, sondern dass er sich aus deiner Beteiligung ergibt. Außerdem solltest du 
deine Atmung sich selbst übergeben und der Rezitation unterordnen. Ein weiterer 
wichtiger Punkt beim Rezitieren ist, dass du dir nach der Rezitation Raum gibst, um die 
Tiefe der anschließenden Stille zu erfahren. Gehe eine freundschaftliche Beziehung mit 
ihr ein und öffne dich für die Tiefe, die dadurch erfahrbar wird. Die hingebungsvollen 
Rezitationen befreien, erhellen, geben Raum und werden neue Tiefen in dir berühren. 
Gib ihnen Raum und werde vertraut mit dieser Tiefe deiner Existenz, denn in diesem 
liebevollen Raum wartet deine Seele auf dich. 



 

 98 

Track 1: Surya Devotional Recitation 
– Den Reichtum deiner Seele kräftigen 

Rezitation: 
Mitraya ravaye suryaya bhanave khagaya pushne 
hiranyagarbaya marichaye adityaya savitre arkaya baskaraya 
 

Freie Übersetzung:  
„Jetzt, da du so sensitiv offen bist für mich, deine Seele, 
zeige ich dir aus meinem Innersten, in welchen reinen 

Gefühlswerten ich erkennbar bin. Du erfährst mich dann als das Licht deines wahren 
Freundes, als dein Zentrum, als dein Lebensfeuer, als deine Lichtquelle, als deine 
ultimative Freiheit, als deine essentielle Nahrung, als deinen Ursprung, als deine Heilung, 
als deine spirituelle Mutter, als deinen heiligen Geist, als deine Ausstrahlung, als deinen 
schöpferischen Vater. Frieden und Liebe sind die Grundprinzipien meines Seins in der 
Existenz aller. Danke, dass du mich erfahren möchtest, dass du bereit bist, so 
empfindsam zu sein, dass du das Licht des Lebens sehen möchtest, dass du mich, deine 
Seele, als das Licht des Bestehens erfahren möchtest.“ 

 
Das Surya-Mantra ist eine Hymne an die zwölf Aspekte deiner inneren Sonne, die zwölf 
Eigenschaften deiner Seele. Es handelt von der Begegnung mit deiner Seele, mit dem 
Wesentlichen, mit deinem spirituellen Herzen, oder wie auch immer du das Kostbare in 
dir nennen möchtest, um wieder mit ihm vereint zu sein. In Mitraya öffnest du dich für 
deine innere Sonne als deinen wahren Freund, die in dir aufleuchtet, wenn du 
Freundschaft erfährst. Bei Ravaye öffnest du dich für deine innere Sonne als dein wahres 
Zentrum, das in dir aufleuchtet, wenn du erfährst, dass deine Seele dein Sein ist. Bei 
Suryaya öffnest du dich für deine innere Sonne als die Quelle, die dir dein wahres 
Verlangen schenkt, und die in dir aufleuchtet, wenn du dein Verlangen fühlst und 
dadurch Kraft erfährst. Bei Bhanave öffnest du dich für deine innere Sonne als dein 
wahres Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du durch Klarheit siehst und erkennst. Bei 
Khagaya öffnest du dich für deine innere Sonne als Quelle deiner wahren Freiheit, die in 
dir aufleuchtet, wenn du die Größe des Lebens erfährst. Bei Pushne öffnest du dich für 
deine innere Sonne als Quelle deiner wahrhaftigsten Nahrung, die in dir aufleuchtet, 
wenn du erfährst, dass du zum Licht hinwächst. Bei Hiranyagarbaya öffnest du dich für 
deine innere Sonne als deine wahre Quelle, die in dir aufleuchtet, wenn du erfährst, dass 
deine Seele mit dem identisch ist, aus dem du hervorgegangen bist. Bei Marichaye öffnest 
du dich für deine innere Sonne als deine wahre Heilung, die in dir aufleuchtet, wenn du 
dich wieder als Ganzheit erfährst. Bei Adityaya öffnest du dich für deine innere Sonne als 
Quelle deiner wahren Geborgenheit, die in dir aufleuchtet, wenn du dich von 
mütterlicher Liebe umhüllt fühlst. In Savitre öffnest du dich für deine innere Sonne als 
deine wahre spirituelle Quelle, die in dir aufleuchtet, wenn du dich gnadenvoll inspiriert 
fühlst. Bei Arkaya öffnest du dich für dein Inneres als die Quelle deiner wahren 
Ausstrahlung, die in dir aufleuchtet, wenn du frei du selbst bist. In Baskaraya öffnest du 



 

 99 

dich für dein Inneres als deine wahre Essenz, die in dir leuchtet, wenn du deine Seele als 
deine Essenz und als die Essenz von allem erkennst. 

Die Andachtsrezitation Surya unterstützt deine Öffnung für die Erfahrung von geistigem 
Frieden. Sie bringt mentale Ruhe, Raum und Freiheit, Qualitäten, die in der Rezitation 
als die verschiedenen Lichtaspekte des Seelenlichts, Surya, besungen werden. Lass dich 
von der Rezitation berühren und in einen anderen Gefühlswert bringen, der jenseits des 
Sentimentalen liegt. 

Ablauf der Rezitation 

Während dem Wiederholen dieser Rezitation, öffnest du dich immer mehr für die Klänge 
und Werte dieser zwölf Seelenaspekte, sodass du mit dieser Rezitation einen 
hingebungsvollen Bewusstseinsraum schaffst, in dem diese Werte tiefer in dir ankommen 
und von dort aus in die Welt ausstrahlen können. Die Klänge der indischen Bansuri-
Flöte sind ein Ruf nach Hause und öffnen dich für dein Verlangen, mit deinen inneren 
Werten zusammen zu sein. Die Klänge der Glocke zwischen jeder Mantra-Reihe laden 
dich ein, jede mentale Orientierung vollständig loszulassen. Wenn du sie in deinem 
Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra füllt 
dich dann mit der sinnlichen und emotionalen Erfahrung deiner Beseelung. Wenn durch 
das wiederholte Rezitieren dieses Mantras alles, was du bist, so von diesem Wert 
durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert 
von ganz alleine nach außen aus. Du bist dann für einen Moment ganz im Einklang mit 
deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bedürfnis nach wahrem Seelenfrieden. Wenn die 
Rezitation zu Ende ist, lass die Atmosphäre, in die du gekommen bist, weiterwirken und 
ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch dein Gehirn schweigen, denn gerade dadurch 
konnte es dich erfüllen, bereichern und heilen. Wenn die Musik aufgehört hat, lass die 
Atmosphäre, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst verklungen 
ist. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Bringt geistige Ruhe, Raum und Freiheit. 
• Lässt dich voll Ehrerbietung vor dem Größeren und mit einem tiefen Respekt vor 

der Schöpfung leben. 
• Gibt der Erfahrung der Seele Tiefgang und den Reichtum innerer Inspiration. 

 
Dauer: 16.27 Minuten.  



 

 100 

Track 2: Brahma Devotional Recitation 
- Das Universum umarmen 

Rezitation: 
Brahmaarpanam Brahma havir 
Brahmaagnau Brahmanaa  
Brahmai va tena gantavyam 
Brahma karma samaadhina 
 

Freie Übersetzung: „(1) Jede Form der Hingabe ist 
Energie von Brahma und verursacht Ausbreitung, Wachstum, Kreation und Entwicklung 
(der Sanskrit Stamm Brih bedeutet wachsen und ausbreiten); (2) die Tatsache, dass 
Hingabe stattfinden kann, ist die Energie von Brahma (alles was eine Rolle spielt, um 
Hingabe möglich zu machen, ist eine Folge von Ausbreitung, Wachstum, Kreation und 
Entwicklung); (3) dass Hingabe wirklich stattfindet, ist eine Bestätigung der Brahma-
Energie (die Energie des Tuns, und dass jemand da ist, der tut); (4) Alle materiellen 
Aspekte, die eine Rolle spielen in der Hingabe, sind die Energie von Brahma (alles was 
besteht, um Hingabe Form geben zu können).“ 

Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem 
die kreative Energie ausgeht. Bei ihr geht es um den Raum, zu erfahren, dass du lebst 
und ein Teil der Schöpfung bist. Die Schöpfung, das Sein im Werden, findet ständig in 
dir statt und wird durch dich sichtbar. Schließlich gibst du dem, was du ständig bist, den 
Raum, sich auszubreiten. 

Das Mantra sagt mit anderen Worten und in Kürze: „Alles ist Brahma, alles ist die sich 
ausbreitende Energie von Leben und Sein.“ Die Botschaft dieses Mantras ist dann auch: 
„Nur der Mensch, der Brahma (die schöpfende Kraft und Seins-Energie) in allem erkennt, 
wird auch in sich selbst den Brunnen von Brahma erfahren.“ 

Die Brahma Devotional Recitation hilft dir, dich mit diesem Mantra zu öffnen und von 
deinen Konditionierungen befreit zu werden. Es bringt energetische Entspannung in den 
Hinterkopf und den gesamten Nacken und macht dich weniger stur und eigensinnig. Die 
Rezitation wiederholt, dass alles von der sich immer weiter ausdehnenden Lebenskraft 
Brahmas durchdrungen ist und dass in allem das schöpferische Lebensprinzip immer 
spürbar ist. 

Der Ablauf der Rezitation 

Während du diese Rezitation wiederholst, lässt du die Klänge und Werte dieses Mantras 
immer wieder in dir zu, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen 
Bewusstseinsraum erschaffst, in welchem du den Wert des Seins in den Schoß deines 
„Seins“ sinken und von dort aus auf alles Leben um dich herum ausstrahlen lässt. 
Begleitet wird dieses Musikstück von einer „Engelsstimme“, den Klängen der Tanpura 
und gelegentlich einer Glocke, die ein sphärisches Gefühl der Weite vermitteln und dich 



 

 101 

einladen, jede mentale Orientierung völlig loszulassen. Indem du sie in deinem 
Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra erfüllt 
dich mit der sinnlichen Erfahrung der Unendlichkeit. Wenn durch das wiederholte 
Singen des Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du ihn 
sozusagen in jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert von dir aus nach außen. Du bist 
dann für einen Moment ganz im Einklang mit deinem tiefen Verlangen oder deinem 
Bedürfnis nach wahrer Freiheit. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse 
die Atmosphäre, in die du gekommen bist, so lange wie möglich bestehen und ihre 
heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist still bleiben, denn gerade dadurch 
konnte dich dieser Wert  erfüllen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist, 
lass die Atmosphäre, die entstanden ist, in der Stille bestehen, bis sie von selbst weg 
gleitet. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Gibt dir innere Freiheit. 
• Hilft dir, Konflikte, Ärger und Negativität loszulassen und zu vergeben. 
• Löst alle Widerstände auf und macht dich wieder empfänglich. 

 
Dauer: 11.48 Minuten. 
 

Track 3: Gayatri Devotional Recitation 
- Dich vom Licht reinigen lassen 

Rezitation: 
Aum bhur bhuvah svah 
tat savitur  
bhargo devasya  
dhyo yonah  
 

 
Freie Übersetzung: „Oh meine kostbare Essenz, aus reiner Hingabe öffne ich mich 
deinem strahlenden und erleuchtenden Glanz, der mich erschaffen und mit heiliger 
Anwesenheit erfüllt hat, sodass er mich erleuchtet und schützt.“ 

Das Mantra besingt „Licht“ als den wichtigsten spirituellen Wert, der dich umgibt, dich 
bescheint, nährt und dich leichter und freier macht, damit du wieder aus einem offenen 
Bewusstsein heraus leben kannst. Im Gayatri-Gebet geht es um den Wert des Lichts in all 
seinen Formen. Das, was wir mit dem Wort „Licht“ meinen, wird im Sanskrit und der 
altindischen Kultur, viel breiter empfunden. So bedeutet Licht aus dem Sanskrit auch 
Liebe, sowohl im Sinne der Qualität des inneren Geliebten, als auch im Sinne der 
Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als Bewusstsein 
übersetzt, nämlich als der Wert der Einsicht, das Licht, das die Dinge sichtbar macht. 



 

 102 

Licht kann aber auch die Kraft bedeuten, die uns Licht gibt, Gott, oder Licht als heilende 
Kraft. Aus dem Sanskrit ist Licht eigentlich jede Form von Freiheit und Transparenz und 
wird als die wesentlichste Form der Nahrung angesehen. Licht ist der Wert in der 
Geborgenheit der Mutterliebe, in der leitenden Kraft der Vaterliebe und in der 
schützenden Kraft der göttlichen Liebe. 

All diese Lichtwerte werden durch die Gayatri Devotional Recitation gefördert und 
unterstützen deine Offenheit für das Licht deines Herzens. Sie bringt Raum, Licht und 
Freiheit in den gesamten Brust- und Rückenbereich und beruhigt das Herzchakra sowohl 
auf der Rückseite, wo es für den Energiefluss verantwortlich ist, als auch auf der 
Vorderseite, wo es zu deiner Beziehungsfähigkeit beiträgt. Es steht für den Wunsch, sich 
dem Licht der Weisheit, der Klarheit und der Rechtschaffenheit zu öffnen, in all den 
Unklarheiten des Lebens. Möge daher das Rezitieren des Gayatri-Mantra in Verbindung 
mit Empfänglichkeit und Zuneigung eine stärkende Wirkung haben und dir den Zugang 
zu deinem Seelenlicht erleichtern, sodass du dich durch den Kontakt mit diesem Licht 
als glücklicher Mensch fühlst. 

Der Ablauf der Rezitation 

Während du diese Rezitation wiederholst, öffnest du dich mehr und mehr für die Klänge 
und Werte dieses Mantras, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen 
Bewusstseinsraum schaffst, in dem der spirituelle Wert des „Lichts“, das dich umgibt, 
dich erleuchtet, nährt und dich leichter und freier macht, sich voll entfalten und von dort 
aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Glockentöne am Anfang und am Ende der 
Rezitation laden dich ein, deine mentale Orientierung vollständig loszulassen, und die 
Obertöne der Tanpura wirken befreiend auf dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem 
Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Gehirn von selbst zur Ruhe. Während des 
Mantras gesellt sich leise ein Streichorchester hinzu, das Licht und Raum in deine 
Wahrnehmung bringt. Du lässt dich vom Mantra mit der sinnlichen Erfahrung des 
reinigenden und heilenden Lichts erfüllen. Wenn alles, was du bist, durch das wiederholte 
Singen dieses Mantras so von diesem Wert durchdrungen ist, dass du es sozusagen in 
jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach außen. Du bist dann für 
einen Moment ganz im Einklang mit deinem tiefen Wunsch oder Bedürfnis nach Licht, 
Raum und Freiheit. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die 
Atmosphäre, in die du gekommen bist, so lange wie möglich bestehen und ihre heilende 
Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist still bleiben, denn gerade dadurch konnte dich  
dieser Wert erfüllen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist, lass die 
Atmosphäre, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst weg gleitet. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Bringt Licht und Freiheit in dein Herz, deinen Brustraum und deinen Rücken. 
• Vertreibt das Gefühl der Begrenztheit und öffnet dich für dein inneres Licht. 
• Stärkt die Integration deiner Seele in dein Menschsein. 

 
Dauer: 16.33 Minuten.  



 

 103 

Track 4: Vishnu Devotional Recitation 
- Dich der Transparenz öffnen 

Rezitation: 
Saanthakaaram bhujaga-sayanam padhmanaabham suresham 
Vishwaadhaaram gagana-sadrisham megha-varnam subhaangam 
Lakshmi-kaantham kamala-nayanam yogibhir dhyaana-gamyam 
Vande vishnum bhava-bhaya-haram sarva-lokaika-naatham 
Vishnu vishnu mahavishnu 
 

Freie Übersetzung: „Ich beuge vor der alles durchdringenden Energie, die in dem ganzen 
Universum anwesend ist. Ich beuge vor dieser Lebensenergie, die friedvoll ist, weil sie in 
allem die Essenz ist. Diese wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen, das in einem 
endlosen Ozean auf einem Bett von Kobras ruht, aus seinem Nabel kommt ein langer 
Stiel mit einer offenen Lotusblume als Ursprung der Schöpfung. Diese Energie ist die 
Essenz aller spirituellen Wahrheit und von allen Existenzlagen. Diese Energie ist so 
subtil, dass sie den ganzen Kosmos durchdringt. Sie wird abgebildet als ein erleuchtetes 
Wesen mit einer lila Haut, wie von Regenwolken, in einer prächtigen Gestalt und 
einhergehend mit der Energie von Glück und Schönheit. Ich beuge vor dieser alles 
durchdringende Energie, die mir die Reinheit der Seele zeigt, und wofür ich mich in 
Meditation immer wieder öffne. Dadurch vergeht meine Angst vor dem Unbekannten 
wie von selbst und das Zusammensein mit meiner Seele wird zu einer Basis von Freiheit 
und Vertrauen.“ 

In diesem Mantra wird aus einer tiefen meditativen Erfahrung heraus die Vishnu-Energie 
als Rezitation gesungen, um dich tiefer mit ihrer Essenz in dir zu verbinden. Das Wort 
Vishnu (sprich: visjnoe) kommt vom Wortstamm vi, was „getrennt von“ oder „jenseits“ 
bedeutet, und von vis, was „sich in etwas hineinbegeben“, „in etwas hineingehen“, „durch 
etwas hindurchgehen“, „in allem präsent sein“ oder „sich in alle Richtungen ausbreiten“ 
bedeutet. Vishnu ist also die Energie, die alles durchdringt, in allem gegenwärtig ist, alles 
auf diese Weise untermauert und unterstützt und somit alles erhellt. Es ist diese reine 
Lebensenergie, die in allem ist und frei von persönlicher Interpretation. Sie ist in allem 
auf der Erde, in allem im Kosmos und in allem anderen Unsichtbaren. Vishnu ist die alles 
durchdringende Essenz in allem, was ist, die das gesamte Universum unterstützt, 
unterhält und durchdringt, und das sowohl in der Vergangenheit, der Gegenwart als auch 
in der Zukunft. 

Vishnu wird meistens auf einem großen Adler, dem Garuda, dargestellt, was zeigt, dass 
er unbegrenzt überall vorkommen kann und überall ist. Er ist oft zusammen mit seiner 
Frau Lakshmi, der Göttin des Überflusses, der Schönheit und des Glücks, was bedeutet, 
dass das Erfahren seiner alles durchdringenden Reinheitsenergie dich in einen Zustand 
des Glücks versetzt. Vishnu wird auch oft dargestellt, wie er den Ur-Ozean (kshira sagara, 
der Milch-Ozean) aufrührt, um anzugeben, dass die alles durchdringende Energie des 
Lebens der ursprüngliche Aspekt des Schöpfungsprozesses ist. Er ruht dann auf einem 
Bett aus Kobras, die ihn tragen und schützen, als Zeichen dafür, dass er mit seiner 



 

 104 

Energie vollständig von allen Lebenskräften unterstützt wird. Dieser Ozean ist der 
Ursprung des Lebens und damit deines Menschseins, in welchem du dir deiner Essenz 
bewusst sein kannst. Vishnu repräsentiert diese Aktualität, diese von Essenz und Leben 
durchdrungene Realität der Evolution, von der auch du ein Teil bist. Aus seinem Nabel 
entspringt ein Lotus, als Zeichen, dass Vishnu der essentielle Grund der gesamten 
Schöpfung ist. Die Vishnu Devotional Recitation unterstützt deine Offenheit für die Weite 
deiner Manifestation. Lass dich von der Kraft dieser essentiellen Energie, die das Leben 
strahlen lässt und Kraft gibt, erleuchten und mit wahrer Lebensfreude verbinden. 

Der Ablauf der Rezitation 

Während du diese Rezitation wiederholst, lässt du die Klänge und Werte dieses Mantras 
immer wieder in dich einströmen, sodass du mit dieser Rezitation einen 
hingebungsvollen Bewusstseinsraum erschaffst, in dem die essentielle, alles 
durchdringende Lebensenergie dich in allen Schichten deiner Anwesenheit füllen und 
erfüllen darf und von dort in die Welt ausstrahlen kann. Die Klänge der Klangschale am 
Anfang, am Ende und während der Zwischenspiele laden dich ein, jede mentale 
Orientierung vollständig loszulassen, und die Klänge der Tanpura wirken befreiend auf 
dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Geist 
von selbst zur Ruhe. Lass dich dann durch das Mantra öffnen, um die bedeutungsvolle 
und emotionale Erfahrung von Empfänglichkeit und Zugänglichkeit zu erleben. Wenn 
durch das wiederholte Singen dieses Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so 
durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert 
ganz von selbst nach außen aus. Du bist dann für einen Moment ganz im Einklang mit 
deinem tiefen Wunsch oder Bedürfnis, für das Wesentliche durchlässig zu sein. Wenn du 
mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die Atmosphäre, in die du gekommen bist, 
so lange wie möglich bestehen und ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen 
Verstand schweigen, denn gerade dadurch konnte es dich erfüllen und heilen. Wenn die 
Musik verklungen ist, lass die Atmosphäre, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, 
bis sie von selbst verschwindet. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Hilft dir, das Leben zu genießen und dadurch Frieden mit allem Lebendigen zu 

schließen. 
• Macht dich dankbar für deine Existenz, dein „Da-Sein“ und dein Lebensglück. 
• Bestärkt dich darin, dass alles in dir wertvoll ist, wenn du dich nur tief und 

respektvoll genug dafür öffnest. 
 
Dauer: 18.18 Minuten. 
  



 

 105 

Track 5: Shiva Devotional Recitation  
- Die Freiheit der Erneuerung zelebrieren 

Rezitation: 
Aum namaha Sambhavaya cha, Mayobhavaya cha, namah 
Shankaraya cha, Maskaraya cha, namah Shivaya cha, Shiva 
Taraya cha 
 
Freie Übersetzung: „Oh Ewiges Jetzt, Geber von 
sowohl zeitlicher als auch ewiger Freude, von sowohl 

persönlichem als auch spirituellem Glück, von Gnade und Reinheit, von allumfassendem 
Wohlbefinden, ich beuge empfänglich und ehrerbietig vor deiner Wahrheit und deiner 
lebendigen Anwesenheit, der ich in jedem Moment wieder begegnen darf, um damit 
zusammen zu sein.“ 

In der Shiva Devotional Recitation wiederholst du immer wieder verschiedene Namen für 
die Eigenschaft Shivas (der zerstört und neuen Lebens- und Entwicklungsraum schafft), 
um zu betonen, wie wichtig die neue Lebensenergie Shivas für das ganzheitliche und 
damit auch spirituelle Wohlbefinden des Menschen ist. Du rezitierst hier verschiedene 
Namen von Shiva, die zeigen, dass sowohl das Menschliche als auch das Wesentliche 
angenommen werden müssen, um spirituelles und ganzheitliches Wohlbefinden zu 
erlangen. Die Namen sind Shambhavaya (Geber der zeitlichen Freude), Mayobhavaya 
(Geber der ewigen Freude), Shankaraya (Geber des persönlichen Glücks), Maskaraya 
(Geber des spirituellen Glücks), Shivaya (Geber der Gnade) und Shiva Taraya (Geber der 
Reinheit). Die Endung -cha bedeutet: wonach ich mich so sehr sehne. Die Shiva Devotional 
Recitation unterstützt die Offenheit für die meditative Anwesenheit und fördert den 
energetischen Austausch zwischen Kronenchakra und Perineum, wodurch 
Verinnerlichung und ein Gefühl der essentiellen Präsenz entstehen. Die Rezitation stärkt 
den Wunsch, mit dem lebendigen Jetzt verbunden zu sein und jeden Moment der 
Anwesenheit zu einem Kontakt mit dem Wesentlichen werden zu lassen. 

Der Ablauf der Rezitation 

Während du diese Rezitation wiederholst, lässt du die Klänge und Werte dieses Mantras 
immer wieder in dich hinein, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen 
Bewusstseinsraum erschaffst, in dem die Werte des ganzheitlichen Wohlbefindens, nach 
denen du dich so sehnst, in deinem ganzen Menschsein ankommen und dich erfüllen 
können, um von dort aus in die Welt auszustrahlen. Die Klänge der Glocke am Anfang, 
am Ende und während der Zwischenspiele sind eine Einladung, alle mentalen 
Orientierungen vollständig loszulassen, und die Klänge der Tanpura haben eine 
befreiende Wirkung auf dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen 
lässt, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra erfüllt dich dabei mit der 
bedeutungsvollen und emotionalen Erfahrung einer essentiellen Erneuerung. Wenn 
durch das wiederholte Singen des Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so 



 

 106 

durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert 
ganz von selbst nach außen aus. Du bist dann für einen Moment ganz im Einklang mit 
deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bedürfnis nach dem essentiellen Reichtum, der dich 
zur Entwicklung anregt. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die 
Atmosphäre, in die du gekommen bist, solange wie möglich bestehen und ihren 
heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch 
konnte es dich erfüllen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist, lass die 
Atmosphäre, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst 
verschwunden ist. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Bringt dich in Kontakt mit dem Raum deiner Anwesenheit. 
• Fördert den energetischen Fluss vom Scheitel zum Perineum und umgekehrt. 
• Befreit dich von deiner Hartnäckigkeit und deinen Überzeugungen und öffnet dich 

für das „Jetzt“. 
 
Dauer: 14.56 Minuten. 
 

Track 6: Gurudev Devotional Recitation 
- Wesentliche Begleitung annehmen 

Rezitation: 
Guru Brahma, guru Vishnu, guru devo maheshvarah 
Guru saakshaat Parabrahma 
tasmi Sri guru namaha 
 
(Gurudev, gurudev, gurudev) 
 
(Aum namah Ananda namah) 
Guru Brahma, guru Vishnu, guru devo maheshvarah 
guru saakshaat Parabrahma 
tasmi Sri guruvey namaha 

 
Freie Übersetzung: „Oh schöpfende Kraft (Brahma), Träger von sowohl ständiger 
Veränderung (Maheshvarah) als auch Unterstützung von allem was lebt (Vishnu), gerne 
lasse ich mich ehrerbietig durch dich als meinen absoluten Lehrer (Guruvey) führen, denn 
du bist das ewige Sein (Parabrahma).“ 

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brahma, die inspirierende und schöpfende 
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Im Hinduismus wird der Gott 
Brahman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige Dreifaltigkeit): Brahma (Kreation), 
Shiva (Veränderung) und Vishnu (Unterstützung). In diesem Mantra wird betont, dass 
Brahma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft auch die Kräfte der zwei anderen in 



 

 107 

sich trägt. Inspiration impliziert ja auch Transformation (Shiva, hier Mahesh genannt) und 
Stabilität (Vishnu). In dem letzten Satz von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit: 
„Einzig an solch einen Lehrer, wobei Kreation, Transformation und Unterstützung 
zusammenkommen, schenke ich ehrerbietig meine Hingabe.“ Die Rezitation hilft dir, 
dich für die Erfahrung deiner Aura zu öffnen. Sie schafft mehr Freiheit und Raum für 
das dich umgebende Energiefeld und lockert so die Spannung in deiner Haut und das 
Gefühl, in einem Kokon zu leben. Diese Rezitation zeigt in vielen Worten, dass die reine 
Lebenskraft und Schöpfung der wahre spirituelle Lehrer und Führer ist. 

Der Ablauf der Rezitation 

Während du diese Rezitation wiederholst, öffnest du dich immer mehr für die Klänge 
und Werte dieses Mantras, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen 
Bewusstseinsraum erschaffst, in dem die Wertschätzung der essentiellen Begleitung 
vollständig stattfinden und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Klänge der 
Kristall-Klangschale laden dazu ein, jede geistige Orientierung vollständig loszulassen, 
und die Klänge der Tanpura wirken befreiend auf dein Bewusstsein. Indem du sie in 
deinem Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra 
erfüllt dich mit der gefühlsmäßigen Erfahrung, nicht mehr allein zu sein und die 
Begleitung zum Wesentlichen anzunehmen. Wenn durch das wiederholte Singen dieses 
Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du ihn quasi in 
jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach außen aus. Du bist dann 
für einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bedürfnis 
nach Begleitung, die aus der Essenz kommt. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig 
bist, lasse die Atmosphäre, in die du gekommen bist, so lange wie möglich bestehen und 
ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch 
konnte dieser Wert dich erfüllen, bereichern und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist, 
lass die Atmosphäre, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst 
verschwindet. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Bringt dich in Kontakt mit deiner inneren Weisheit. 
• Heilt deine Aura und schafft Freiheit und Raum in deinem Energiefeld. 
• Weckt in dir das Verlangen, dich mit dem Wesentlichen zu verbinden und einen 

spirituellen Lehrer oder eine spirituelle Inspirationsquelle zu finden, die dich dorthin 
begleitet. 

 
Dauer: 15.41 Minuten. 
  



 

 108 

Track 7: Shanti Mangalam Devotional Recitation 
- Frieden für alle 

Rezitation: Shanti, Shanti Mangalam Shanti 

Freie Übersetzung: „Frieden und Wohlstand für alle“. 
 
Die Shanti Mangalam Devotional Recitation hilft dir, allem, 
was du bist und was dich umgibt, spirituelle Liebe oder 
Frieden zu schenken. Shanti bedeutet innerer Frieden 
und Mangalam bedeutet Glück, günstiger Einfluss. Diese 

Rezitation ist nicht so schnell und gibt dir Raum, Frieden und Stille in alle 
Spannungsbereiche zu bringen, die du gerade erlebst. Dadurch kannst du dich leichter 
von deiner Neigung lösen, dich mit etwas zu identifizieren, was dich von einem zu 
konzentrierten Geist und seinen Verengungen befreit. Was auch immer dich beschäftigt 
oder dir in den Sinn kommt, ob es dir gefällt oder nicht, gib alles mit Hingabe diesem 
wiederholten positiven Einfluss des Friedens. Es gibt keinen wichtigeren Einfluss als den 
Wert von Shantimangalam, den jede Seele und die Menschheit als Ganzes braucht, um 
wieder respektiert zu werden und in Vertrauen miteinander leben zu können. Jedes Mal, 
wenn du dieses Mantra rezitierst, trägst du dazu bei. 

Der Ablauf der Rezitation 
Während du das Mantra Shantimangalam wiederholst, spürst du den Wert dieses Mantras, 
sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen Bewusstseinsraum schaffst, in 
dem sich dieser Wert voll entfalten und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die 
Klänge der Glocke sind eine Einladung, alle mentalen Orientierungen vollständig 
loszulassen. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen lässt, kommt dein Geist von 
selbst zur Ruhe. Das Mantra erfüllt dich dann mit der bedeutungsvollen und emotionalen 
Erfahrung friedvoller Glückseligkeit. Wenn durch das wiederholte Rezitieren des 
Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen 
in jeder Zelle spürst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach außen aus. Du bist 
dann für einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht, deinem Verlangen 
oder Bedürfnis nach wahrem Frieden. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, 
lasse die Atmosphäre, in die du gekommen bist, so lange wie möglich bestehen und ihren 
heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch 
konnte es dich erfüllen und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist, lass die Atmosphäre, 
die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst vergeht. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Lässt dich in deiner Inkarnation als friedensbringender Mensch ankommen. 
• Schafft Raum in deinem Körper und Geist und macht dich offener für Beziehungen. 
• Verbindet dich mit deiner Seele, deinem Herzen und dem Rest der Schöpfung. 

 
Dauer: 14.28 Minuten. 



 

 109 

Track 8: Aum Mani Padme Hum  
Devotional Recitation 
- Der Nektar deines Herzens 
Rezitation: Aum mani padme hum 

Freie Übersetzung: „Oh mein Herz, jedes Mal, wenn ich 
mich mit dem leuchtenden Juwel in deinem Kern 
verbinde, hört mein Schmerz des Getrenntseins auf 
natürliche Weise auf.“ 
 

Dieses tibetisch-buddhistische Mantra besingt das Licht des Juwels im Lotos deines 
Herzens. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlende Aspekt deines spirituellen 
Herzens, die Quelle der Liebe in dir. Lasse dich von diesem inneren Licht berühren, 
nähren und bereichern. Das Licht beeinflusst alles, durchdringt alles und fördert 
Wachstum und Entwicklung. Wenn du dich für die Unmittelbarkeit des Lichts öffnest, 
reinigt es dein Bewusstsein, dein Leben und dein Herz und macht dieses Mantra zu einem 
spirituellen Gebet, das dich direkt beeinflusst und auf dich einwirkt. Die Rezitation 
schafft einen liebevollen Raum der Nächstenliebe und der Verbundenheit mit der 
Menschheit. Die rhythmische Wiederholung dieses Mantras bekräftigt den Wert des 
spirituellen Herzens und den Wunsch, mit diesem Glanz zu leben und aus diesem Licht 
heraus in Beziehung zu allem Lebendigen zu handeln.  

Der Ablauf der Rezitation 

Während du das Mantra Aum mani padme hum wiederholst, lässt du zu, dass sein Wert 
einen hingebungsvollen Bewusstseinsraum schafft, in dem sich dieser Wert voll entfalten 
und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Klänge der Glocke laden dich ein, 
jede geistige Orientierung vollständig loszulassen, und das Summen verbindet dich mit 
deinem Herzen. Das Mantra füllt dich dann mit der bedeutungsvollen und sensiblen 
Erfahrung „süßer“ Innerlichkeit. Wenn durch das Rezitieren des Mantras alles, was du 
bist, von diesem Wert durchdrungen ist, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach 
außen aus. Du bist dann für einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht 
oder deinem Bedürfnis nach beseelter Innerlichkeit. Wenn du mit dem Singen des 
Mantras fertig bist, lass die Atmosphäre, in die du gekommen bist, so lange bestehen, wie 
sie dauert, und lass ihren heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen, 
denn gerade dadurch konnte es dich erfüllen und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist, 
lass die Atmosphäre, die entstanden ist, in der Stille bestehen, bis sie von selbst vergeht. 

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation 
• Bringt liebevolle Offenheit in deine Freiheit der Nächstenliebe. 
• Lässt dich deine Seele ehren und deiner spirituellen Sehnsucht Gestalt geben. 
• Setzt deine Entwicklung der Hingabe in Bewegung und bringt dich in Kontakt mit 

der spirituellen Liebe in dir. 

Dauer: 18.40 Minuten. 



 

 110 

Meditation Prayers 
– Sacred Sounds part 4 

1. Prakash-Padma-Sat-Devaya – Meditation Prayer 
2. Aum-Aim-Hreem-Shreem – Meditation Prayer 
3. Aum-Mani-Padme-Hum – Meditation Prayer 
4. Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah – Meditation 

Prayer 
5. Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum – Meditation Prayer 
6. In Nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti Amen 

– Meditation Prayer 
 

www.anandajay.org/de/albums/meditation-prayers 

Verwendung der Meditationsgebete 

Dieses Album enthält sechs Meditationsgebete, um dich mit den vier Phasen der Light of 
Being Meditation vertraut zu machen. Während den zwanzig Minuten wirst du jedes der 
vier Mantra-Worte des Gebets und die dazugehörige Meditationsphase kurz fühlen. In 
jedem Meditation Prayer geben die vier Worte einen erkennbaren, gefühlten Wert der 
Werte wieder, die auch die vier Stufen der Verinnerlichung in dir freisetzen. Die 
Meditation Prayers helfen dir beim Meditieren und können als Vorbereitung für die Light of 
Being-Meditation dienen. 

Um dich mit den vier Phasen der Light of Being-Meditation vertraut zu machen, kannst du 
die vier Phasen in diesen Gebeten zunächst auch als verschiedene Intentionen oder 
Empfindungen schneller hintereinander spüren. In der Light of Being-Meditation nutzt du 
die gesamte Meditation von etwa zwanzig Minuten, um durch diese vier Phasen immer 
offener für die tatsächliche Erfahrung deines Bestehens in einem größeren Ganzen zu 
werden, aber in diesen Meditationsgebeten fühlst du bei jedem der vier Mantra-Worte 
des Gebets kurz die Qualität dieser Phasen an sich. Die Gebete sind daher für den Fall 
gedacht, dass du dich noch nicht in den vier organisch aufeinander folgenden Phasen, 
wie sie in der Light of Being-Meditation vorgesehen sind, zurechtfindest. 

Die Bedeutung der Worte ist in diesen Gebeten sehr wichtig, weil sie dir auf verschiedene 
Weise helfen, die Räume der vier Phasen der Light of Being-Meditation tiefer 
kennenzulernen und zu fühlen. Die Beschreibungen der inhaltlichen Bedeutungen 
werden dir dabei sicher helfen. Die Worte der Meditationsgebete werden immer auch 
durch die Klänge ihrer Buchstaben erklärt. Diese Klänge stammen aus der 
Klangbegleitung des HeartSinging. Die Gebete können auch einfach als Puja oder 
Mantra gehört werden, dienen aber als Unterstützung, um die Räume der vier Phasen der 
Light of Being-Meditation schrittweise spürbar zu machen. 

Da du im Laufe deines Lebens entwicklungsbedingt verschiedene Phasen der 
Selbstwahrnehmung durchläufst, wirst du dir immer wieder neuer und anderer 
Erfahrungen bewusst. So werden dich immer wieder andere Bezeichnungen und 



 

 111 

Zugänge zu den vier Phasen der Light of Being-Meditation ansprechen, die dir helfen 
können, der Kraft des meditativen Bewusstseins näher zu kommen. Deshalb findest du 
auf diesem Album sechs verschiedene Meditationsgebete mit musikalischer Begleitung 
und unterschiedlichen Rezitationsrhythmen. 

Diese Meditationsgebete bestehen jeweils aus vier Wörtern, die den vier 
Erfahrungsräumen der vier Phasen der Meditation entsprechen. Sie werden musikalisch 
eingebettet wie ein Gebet rezitiert und ihre Bedeutung und Klänge unterstützen die 
Aufmerksamkeit auf die vier Phasen der Meditation. Die verschiedenen 
Meditationsgebete zusammen bringen dich immer mehr in Kontakt mit der Weite und 
Tiefe der Qualitäten der vier Phasen der Meditation. Am Anfang ist es am besten, ein 
Meditationsgebet ein paar Mal hintereinander zu verwenden, um seinen Wert zu spüren, 
bevor du die anderen Mantra-Gebete auf die gleiche Weise erkundest, und dich dann für 
eine Weile mit dem Meditationsgebet zu verbinden, das gerade am besten zu dir passt 
oder dich am meisten berührt und anspricht. 

Die Meditationsgebete haben alle den gleichen musikalischen Hintergrund. Dieser 
besteht aus den Klängen einer männlichen Tanpura und der Drohne eines Cellos und 
einer Violine, alle drei in der Tonart A. Dieser tiefe Ton A passt gut zum meditativen 
Bewusstsein und wirkt unterstützend bei der Verlangsamung oder Verlängerung der 
Gehirnwellen. Der mehr oder weniger konstante Klang, auch wenn er sich wie alles 
Leben subtil bewegt, trägt das Gebet und seine Mantra Worte, so wie das Leben alle 
Bewegungen und Veränderungen trägt. Je stabiler sich der tragende Hintergrund anfühlt, 
desto sicherer fühlst du dich, um das Gebet und den Wert der Gebetsmantras tief in dich 
aufnehmen zu können. 

Für ein Meditationsgebet sitze entspannt in einer Meditationshaltung, um ein wenig 
ruhiger zu werden, bevor du mit dem Meditationsgebet beginnst. Höre zunächst auf die 
Grundtöne, auf denen das Gebet gesungen wird, und öffne dich dann während des 
Meditationsgebets nacheinander für dein Gehirn, dein Herz, dein Becken und den Raum 
um dich herum. Am Ende des Meditationsgebetes lässt du den Grundton, auf dem das 
Gebet gesungen wurde, noch eine Weile auf dich wirken. Danach beendest du die 
Meditation auf eine für dich passende Weise. 
  



 

 112 

Track 1: Prakash-Padma-Sat-Devaya 
Meditation Prayer 

Mantra: Prakash-Padma-Sat-Devaya 
 
Freie Übersetzung: „Das Licht (Prakash) strahlt auf die 
Seele, die wie eine wunderschöne Lotusblume (Padma) 
durch das Wasser hindurch aus dem Grund des Seins 
(Sat) aufgetaucht ist als Zeichen der harmonischen, 
göttlichen Schöpfung (Devaya), zu der alles gehört.“ 

In diesem Meditationsgebet geht es darum, dass die Schöpfung (Devaya) das Prinzip der 
Erde ist, auf der der Lotus aus dem stabilen Grund (Sat) der Erde keimt und sich dann 
durch Schlamm und Wasser (Wasser steht für Emotion und Leben) seinen Weg an die 
Oberfläche bahnt. Dort entfaltet sie ihre Blüte (Padma), mit der sie ihre strahlende, 
facettenreiche, harmonische Schönheit der göttlich-spirituellen Dimension zeigt und 
badet sich voll Verlangen im Licht (Prakash), das sie aus dem Kosmos umgibt und nährt. 
Aus deiner menschlichen Existenz heraus hältst du in dieser Meditation, diesmal in 
umgekehrter Reihenfolge, zunächst bei dem Licht inne, das du über dein siebtes Chakra 
in dein Gehirn und dein Bewusstsein einströmen lässt. Licht, das du dann in dein Inneres 
einströmen lässt, wodurch sich deine Lotusblume, deine Seele, entfaltet und du ihre 
harmonische Liebe erfährst. Dieses Licht und diese Liebe, die du dann spürst, lässt du 
durch die Gefühlsbereiche (Emotionen/Leben) deines Herzens, deines Magens, deines 
Bauches und deines Beckens in den tragenden und stabilen Boden deines Beckens und 
deines Seins sickern. Wenn sie dort ankommen, erfährst du, dass Licht, Liebe und Sein 
die Zutaten der göttlichen Schöpfungs-Trinität sind, aus denen auch alles um dich herum 
besteht, sodass du fühlst, dass du zu dieser Großartigkeit gehörst, dass du in dieser 
Großartigkeit zu Hause bist. 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du zuerst bei Prakash dein Bewusstsein für das Licht (damit du 
die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein loslassen kannst), dann öffnest du 
dich für die Liebe, die du von Padma aus spürst, das Symbol für deine Seele (damit du die 
emotionalen Verengungen deines Egos loslassen kannst), und lässt dieses Licht und diese 
Liebe durch deine ganze Gefühlswelt (Wasser/Leben) sinken und in dein Sein (Sat) 
integriert werden (damit du die existenziellen Verengungen loslassen kannst, durch 
welche du noch nicht ganz frei bestehen darfst), wodurch du dich für das größere, 
göttliche Sein öffnest (damit du die Verengung loslassen kannst, die durch die 
Ausrichtung auf dich selbst entsteht) und voller Vertrauen fühlen kannst, wo du 
eingebettet sein darfst und wo du hingehörst (Devaya). Dieses Meditationsgebetsmantra 
wird 72 Mal wiederholt. 
 



 

 113 

Erklärung des Sanskrit-Mantras 

Hier findest du die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekräftigen. 

Prakash 
Das Sanskrit-Wort Prakash bedeutet „sich ausdehnendes Licht“, „sich öffnendes 
Bewusstsein“ oder „expandierender Schein“ und wird verwendet, um das befreiende 
Licht des reinen Bewusstseins zu bezeichnen.  
In der ersten Phase der Meditation geht es dann auch darum, deine Konzentration und 
Vorstellungskraft zu entspannen, indem du dich für das kosmische Licht öffnest, das, 
wenn du es über dein Kronenchakra hereinlässt, dein Bewusstsein befreit und dich weiter 
einlädt, dich zu öffnen („Und dann war Licht!“). Lass dein Bewusstsein ganz von diesem 
reinen, weißen Licht erfüllen, sodass du sowohl die Weite und Leichtigkeit deines 
Bewusstseins als auch den natürlichen, freien Zustand deines Gehirns erlebst. 

Padma 
Das Sanskrit-Wort Padma bedeutet Lotus(blume) und wird auch symbolisch als 
Alternative für ein Chakra, einen Tempel, das Erleben von Einheit oder die Angabe einer 
unüberschaubaren Vielfalt verwendet. Die hier gemeinte Lotusblume (Nelumbium 
speciosum) schließt sich jeden Abend bei Einbruch der Dunkelheit und darf daher nicht 
mit der Seerose verwechselt werden. Das ständige Öffnen für das physische Licht 
symbolisiert das Öffnen durch bewusste, leuchtende Aufmerksamkeit und Hingabe. Der 
Lotus symbolisiert die Seele, die mit dem Herzchakra verbunden ist und vom Körper als 
Tempel umgeben wird. Die reine Schönheit des Lotus gibt dir das Gefühl einer 
harmonischen Ganzheit, und wenn diese Seele in dir ganz aufgeht, strahlt sie eine 
unüberschaubare Vielfalt an Glanz und Liebe aus.  
In der zweiten Phase der Meditation lässt du dein Herz sich öffnen, damit deine Seele 
hindurchscheinen kann wie ein Lotus, der rein ist und dir seinen Glanz zeigt und fühlen 
lässt, damit du erfährst, wie strahlend deine Essenz ist. 

Sat 
Das Sanskrit-Wort Sa(a)t bedeutet sein und dazugehören. Außerdem drückt es auch die 
unveränderliche, wahre Essenz des Seins aus. Das Wort bezeichnet das, was realistisch, 
wahrhaftig, beständig und kraftvoll geschieht, und wird verwendet, um das universelle, 
beseelte Sein des Lebens und der Schöpfung zu bezeichnen. 
In der dritten Phase der Meditation stellst du Kontakt zu dieser Existenzgrundlage her, 
die am deutlichsten im von der Erde getragenen, schöpferischen Schoß deines Beckens 
spürbar ist. In der dritten Phase der Meditation lässt du das Licht des stillen Bewusstseins 
und die strahlende Liebe und Reinheit deiner Seele immer mehr in dein Becken, in dein 
Sein, sinken und sich dort niederlassen. 



 

 114 

Devaya 
Das Sanskrit-Wort Devaya bedeutet göttliche Dimension, die aus einer hingebungsvollen 
Lebenseinstellung heraus offen ist für die religiöse Tiefe und ihre Größe. Das Wort zeigt, 
dass es um etwas geht, das viel umfassender ist als dein Menschsein und dass du in diese 
Großartigkeit eingebettet bist. So wie Eltern ihr Kind einbetten, so ist die göttliche oder 
spirituelle Dimension die Einbettung für deine Existenz.  
In der vierten Phase der Meditation öffnest du dein Dasein für den umhüllenden und 
einbettenden Wert der kosmischen, göttlichen, spirituellen oder religiösen Dimension. 
Sie ist das Größere, in das du mit deinem Sein aufgenommen bist. Diese Erfahrung gibt 
dir mehr Raum für dein eigenes Sein und für das gesamte Sein und die Einbettung, die 
es dir gibt. 
 
Dauer: 26.20 Minuten. 
 
 

Track 2: Aum-Aim-Hreem-Shreem Meditation Prayer 

Mantra: Aum-Aim-Hreem-Shreem 

Freie Übersetzung: „Oh Schwingungen des 
Universums, befreit mich auf allen Ebenen und bringt 
mich in Einklang mit der tiefsten Wirklichkeit, 
Wahrheit und Essenz.“ 
 

Das Sanskrit-Mantra Aum Aim Hreem Shreem ist ein 
Mantra, das aus sogenannten Bija-Klängen (das Sanskrit-

Wort Bija bedeutet „Samen“ im Sinne von Ursprung, Ursache) besteht, also 
energetischen Samenklängen. Samenklänge sind elementare, energetische Schwingungen, 
die den Samen, den Ursprung, für die Schöpfung, Entwicklung und Fruchtbarkeit des 
Lebens und damit auch für die menschliche Evolution und spirituelle Entwicklung 
bilden. Neben den besonderen Schwingungen des Sanskrit-Alphabets haben diese 
Samenklänge bestimmte Schwingungen, die auch spirituell eine reinigende, befreiende 
Wirkung auf deinen Körper, deine Gefühle und dein Bewusstsein haben. Sie eignen sich 
hervorragend für Meditation und Heilung. Die Samenklänge haben, abgesehen von den 
Schwingungen und energetischen Strömungen oder Öffnungen, die sie in dir auslösen, 
keine wörtliche Bedeutung und tragen daher auch keine sentimentale Ladung in sich, 
wodurch sie sich sehr offen und frei anfühlen. Du kannst dir zu diesen Klängen nicht so 
leicht ein Bild machen, wodurch sie auf mentaler Ebene keinen Halt geben, sodass die 
Offenheit, vor allem ihre energetische und räumliche Wirkung zu spüren, in der 
Meditation mehr in den Vordergrund tritt. Nachstehend erfährst du, welche spezifischen 
Werte diese vier Wörter mit ihren Schwingungen vermitteln. 



 

 115 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du dich zuerst für das Aum (damit du die mentalen 
Verengungen in deinem Bewusstsein loslässt), dann öffnest du dich für das Aim (damit 
du die emotionalen Verengungen deines Egos loslässt) und lässt die dadurch 
freigesetzten Gefühlswerte und Energien durch all deine Gefühlswelt in deinem Rumpf 
in dein Sein fließen und dort integriert werden, indem du dich für Hreem öffnest (damit 
du die existenziellen Verengungen des noch nicht ganz freien Daseins loslassen kannst), 
wodurch du dich über Shreem leichter für das größere, göttliche Sein öffnen kannst (wenn 
du dich in deiner Beseelung zu Hause fühlst, lässt du die Verengung, die durch die 
Selbstbezogenheit entstanden ist, von selbst los) und voller Vertrauen fühlen kannst, wo 
du eingebettet sein darfst und sollst. Dieses Meditationsgebet-Mantra wird 24 Mal 
wiederholt. 

Erklärung des Sanskrit-Mantras 

Hier findest du die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekräftigen. 

Aum 
Aum ist der Klang der Ganzheit und wird als der Klang der Schöpfung und die 
Schwingung des Universums angesehen. Das Aum öffnet und reinigt dein Bewusstsein 
für die Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur. Das Aum bringt 
Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das Aum 
bedeutet auch, dass du tief in dir Ja zur Schöpfung und zu deiner Existenz sagst. Sein 
Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die 
unendliche Fülle des Seins. Das Aum durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein 
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedvoll auf dein Gehirn wirkt 
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Körper Ruhe schenkt. 

Aim 
Der Klang Aim ist der Klang der Ganzheit der Gefühle, des reinen Herzens, das dem 
Leben, der Schöpfung und der Erfahrung des Universums Mitgefühl, Liebe und Wert 
verleiht. Der Klang und die Schwingung von Aim werden mit Einsicht und 
Kommunikation in Verbindung gebracht und reinigen durch Ehrlichkeit deine Sinne und 
geben dir Zugang zu deinem spirituellen Herzen. Aim hilft dir, nach innen zu gehen, zu 
deiner Seele, und dich mit ihren tiefen Werten vertrauter zu machen. 

Hreem 
Der Klang hreem ist der Klang und die Schwingung der Schöpfung, also sowohl des 
Entstehens als auch des Endens von Dingen, denn Schöpfung ist ständige 
Vergänglichkeit in Aktion. Hreem sorgt durch all diese neuen und besonders lebendigen 
Schöpfungen für das Erleben von Freude, Glück und Ekstase. Es hilft dir, so rein und 
verfeinert wie möglich mit deiner inneren Suche nach dem Wesentlichen und 
Essentiellen umzugehen, das aus reinem Glück besteht. Sein Klang macht dich demütig, 



 

 116 

wodurch mehr Raum entsteht, um die Schönheit und Reinheit deines Herzens und deiner 
Seele zu erfahren. Hreem hilft dir, dein Herz mit dem Raum deiner Präsenz zu verbinden 
und gibt dir ein gesegnetes Gefühl. 

Shreem 
Die Klänge und Schwingungen von Shreem sprechen Werte wie Respekt, Zuneigung, 
Hingabe und Fülle an, im Sinne des Reichtums, sich gesegnet zu fühlen. Shreem gibt dir 
Vertrauen in das große Ganze, Hingabe an das große Ganze und Geborgenheit und 
Verankerung in diesem großen Ganzen. Der Klang Shreem geht um die Feinfühligkeit 
von Respekt und innerem Wert. Das Sanskrit-Wort sri (ausgesprochen wie schree) 
bedeutet „Pracht“, und das Erleben dieser Pracht in der größeren Umgebung macht dich 
demütig und friedvoll und öffnet dich für diese befreiende Qualität des Glücks. Shreem 
macht dich empfänglich für alles, was sich gut und richtig anfühlt und dich zu einer 
glückbringenden Entwicklung anregt. Es verbindet dich mit deinem spirituellen 
Verlangen und dem Gefühl, dass du respektvoll mit der Schönheit des Ganzen 
zusammen sein möchtest. 
 
Dauer: 24.40 Minuten. 
 

Track 3: Aum Mani Padme Hum Meditation Prayer 

Mantra: Aum-Mani-Padme-Hum 
 
Freie Übersetzung: „Im Licht des wesentlichen Ganzen 
(Aum) sinkt das Innerste meines Herzens (Seele) wie ein 
funkelndes Juwel (Mani) hinab in den Kern deiner 
tragenden Existenz, die wie eine Lotusblume (Padme) 
auf dem Wasser ruht. Ihr Zusammenwirken ist die 
Wahrheit des Ganzen, das ich bin und das wahr ist 
(Hum).“ 

 
Diese Meditations-Gebetsmantra zeigt, dass ein erleuchteter oder befreiter, 
verwirklichter Mensch seinen Geist zur Ruhe kommen ließ, seine Seele angenommen 
und sie in den sicheren Schutz seines fruchtbaren Schoßes, den Existenzlotus, 
hinabsteigen ließ, damit die individuelle Seele und die kosmische Seele dort eingebettet 
und gesegnet zusammen sein können. 
 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du dich zuerst für das Aum (damit du die mentalen 
Verengungen in deinem Bewusstsein loslässt), dann öffnest du dich für Mani – das Juwel 
– (damit du die emotionalen Verengungen deines Egos loslässt). Den dadurch zugänglich 



 

 117 

gewordenen Raum und die Liebe lässt du dann durch all deine Gefühlswelten in deinen 
Rumpf hinabsteigen und in dein Sein integrieren, indem du dich für Padme, den Lotus 
von oder in deinem Schoß, öffnest (damit du die existenziellen Verengungen des noch 
nicht ganz freien Daseins loslässt), wodurch du dich für Hum – das größere göttliche Sein 
– öffnest (damit du die Verengung als Folge der Selbstbezogenheit loslässt) und voller 
Vertrauen fühlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst. Dieses 
Meditationsgebet-Mantra wird 36 Mal wiederholt. 

Erklärung des Sanskrit-Mantras 

Hier ist die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und verstärken. 

Aum 
Aum ist der heilige Klang der Ganzheit, des Amen, und wird als der Klang der Schöpfung 
und die Schwingung des Universums angesehen. Das Aum öffnet und reinigt dein 
Bewusstsein für die Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur. 
Das Aum bringt Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. 
Das Aum bedeutet auch, dass du ein tiefes Ja zur Schöpfung und zu deiner Existenz sagst. 
Sein Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die 
unendliche Fülle des Seins. Das Aum durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein 
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedvoll auf dein Gehirn wirkt 
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Körper Ruhe schenkt. 

Mani 
Die Bedeutung des Sanskrit-Wortes Mani ist ein wertvolles und glänzendes Juwel, 
Edelstein oder Perle. Das Juwel, auf das sich dieses Mantra bezieht, ist das Innerste und 
Wertvollste deines Herzens, deine Seele. Es wird auch gesagt, dass die Wörter Mani und 
Padme, die unten beschrieben werden, früher mal ein Wort waren und dass dieses Wort 
bedeutete, dass das Juwel und der Lotus zusammen waren. Dieses Wort wurde dann für 
jemanden verwendet, der erleuchtet und ein großer spiritueller Lehrer war. 

Padme 
Das Wort Padma bedeutet Lotusblume, die im Buddhismus als heilige Blume angesehen 
wird. Alle Darstellungen buddhistischer Figuren, vorallem wenn sie sitzen, werden von 
einem Rand aus Lotusblättern umgeben. Der Lotus, auf den sich dieses Mantra bezieht, 
ist sowohl diese äußere Blume, auf der alle spirituellen Wesen durch ihre verfeinerte 
Energie sitzen und von ihr getragen werden, als auch das zweite Chakra, der Lotus der 
Fruchtbarkeit, der Sexualität und der Individualität. Außerdem bezieht sich Padme auch 
auf den physischen Schoß als Ganzes. In der Tantra-Philosophie wird der 
zusammengesetzte Begriff Manipadme auch als innerer Zustand spiritueller Gemeinschaft 
gesehen. 



 

 118 

Hum 
Genau wie Aum ist auch Hum nur ein Klang, der aus Schwingungen besteht, die einen 
Zustand geistiger Befreiung oder Erleuchtung anzeigen. So wie Aum oft verwendet wird, 
um anzuzeigen, dass alles, was im Mantra oder danach gesagt wird, einen sakralen und 
spirituellen Wert hat, wird Hum verwendet, um anzuzeigen, dass alles, was im Mantra 
gesagt wurde oder davor gesagt wurde, wirklich aus der Befreiung heraus entstanden ist 
und die Befreiungserfahrung sowohl bekräftigt als auch fortbestehen lässt. 

 
Dauer: 26.16 Minuten. 
 

Track 4: Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah 
Meditation Prayer 

Mantra: 
Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah 
 
Freie Übersetzung: „Frieden (Shanti) und Liebe (Prema) 
bringen mir das harmonische Glück (Sukham), das mich 
fühlen lässt, dass alles vollkommen ist (Purnamadah).“ 
 

Dieses Meditations-Gebetsmantra sagt, dass, wenn Frieden (Shanti) in deinem 
Bewusstsein Platz findet und dein Herz sich öffnet, sodass du seine Liebe schmeckst 
(Prema), du eine spirituelle Form von Glück und Zufriedenheit (Sukham) erleben kannst, 
wodurch du für einen Moment daran teilhaben kannst, dass sowohl das Leben als auch 
deine Existenz im Wesentlichen vollkommen sind (Purnamadah). 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du dich zuerst, um Frieden (Shanti) in dein Bewusstsein und 
deinen Geist zu lassen (damit du die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein 
loslassen kannst). Dann öffnest du dich für die Liebe (Prema) aus deinem Herzen (damit 
du die emotionalen Verengungen deines Egos loslassen kannst). Diesen erfahrenen 
Frieden und diese Liebe lässt du dann durch deine ganze Gefühlswelt des Menschseins 
hinabsteigen, um damit in deiner Basis glücklich zu sein (damit du die existenziellen 
Verengungen des noch nicht ganz freien Daseins loslässt), wodurch du erlebst, dass sich 
das Leben und deine Existenz in dieser Offenheit vollkommen (Sukham) anfühlen (so 
dass du die Verengung, die durch die Ausrichtung auf dich selbst entsteht, loslässt) und 
du voller Vertrauen fühlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst (Purnamadah). 
Dieses Meditations-Gebetsmantra wird 30 Mal wiederholt. 
 



 

 119 

Erklärung des Sanskrit-Mantras 

Hier ist die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekräftigen. 

Shanti 
Das Sanskrit-Wort Shanti (Frieden) bezeichnet hier eine tiefe Form der Stille, Harmonie 
und Liebe, also Frieden. Ein Frieden, in dem alle Gegensätze in Freundschaft zueinander 
zur Ruhe gekommen sind und alles von einer Liebe umhüllt wird, die aus Einsicht und 
Weisheit entstanden ist. Der Wert von Shanti bezeichnet eine Liebe, die dir, jenseits aller 
Spannungen und Gegensätze, eine befreiende Ruhe schenkt. Shanti hat eine sehr 
raumgebende und friedvolle Wirkung auf dein Gehirn. 

Prema 
Das Wort Prema (Liebe) bedeutet hier ein tiefes, sehnsüchtiges Gefühl der Liebe. Eine 
Liebe, die aus deiner Seele, aus deinem Herzen kommt und eine Mischung aus Mitgefühl, 
Zuneigung und Hingabe ist. Prema ist eine unterstützende Form der Liebe, wie die einer 
Mutter (-ma), aber dann für alle. Es ist eine Liebe, die dich nie leiden lässt, sondern immer 
heilend für dich da ist, wenn du dich ihr öffnest. Prema wirkt sehr auftauend und öffnend 
auf deinen Herzbereich. 

Sukham 
Das Wort Sukham (angenehm) bezeichnet hier ein umfassendes Glücksgefühl. Es 
vermittelt eine immense Sanftheit und auch spirituelle Zufriedenheit. Dabei geht es um 
eine Geborgenheit, die dir hilft, dich für das Größere um dich herum zu öffnen. Sukham 
ist keine persönliche Zufriedenheit, sondern das Gefühl, was dir guttut, und versetzt dich 
in eine andere, umhüllende Form des Glücks. Sukham ist die Sanftheit der Freude im 
Becken, die Sanftheit der Aura, die deinen Körper umgibt, und die Offenheit für die 
tieferen Werte des Lebens, die gutartig sind und sich nährend anfühlen. Sukham hat eine 
sehr beruhigende und entspannende Wirkung auf deinen Beckenbereich. 

Purnamadah 
Das Wort Purnamadah bedeutet hier das umfassende Erleben von Vollkommenheit. Es 
vermittelt eine immense Weite und erfüllende Fülle. Es ist eine warmherzige Größe, die 
dir völlige Geborgenheit schenkt und dich spüren lässt, dass das Leben eine sichere 
Ganzheit ist, wenn du dich ihm anvertraust. Purnamadah ist das Ergebnis des 
Zusammenspiels von Shanti, Prema und Sukham und ihrer tiefgreifenden Wirkung auf das 
menschliche Dasein. Purnamadah befreit dich von allem und gibt dir gleichzeitig den Wert 
und die Fülle von allem und hat dadurch eine sehr reinigende Wirkung auf deine Aura 
und dein Inneres. 
 
Dauer: 28.16 Minuten. 
 



 

 120 

Track 5: Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum 
Meditation Prayer 

Mantra: Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum 

Freie Übersetzung: „Die alles durchdringende Seele 
(Atma) gibt dir eine individuelle Seele (Jivatma), zur 
Bewusstwerdung. Beide sind eingebettet in dasselbe, 
absolute und endlose Sein (Mahasatta), das ist die tiefste 
Wahrheit (Aum).“ 
 

Die inhaltliche Bedeutung dieses Meditationsgebets entspricht dem Text des 
Selbstsegnungsgebets, das in der christlichen Tradition durch das Kreuzzeichen 
gesprochen wird. Der dazugehörige lateinische Text „In nomine patris et filii et spiritus sancti, 
amen“ sagt, dass der spirituelle Vater des Lebens uns seinen Sohn schickt, damit wir uns 
bewusstwerden, und dass beide im Heiligen Geist eingebettet sind, also in der Wahrheit 
der Ganzheit. All dies wird dann noch einmal durch das Amen bekräftigt, das „so sei es“ 
bedeutet (siehe weiter unten beim sechsten Meditationsgebet). Der Vater ist in diesem 
Meditationsgebet Atman, die universelle Seele. Sein Sohn ist in diesem Meditationsgebet 
Jivatman, die individuelle Seele. Beide sind Teil der absoluten Wahrheit der gesamten 
Existenz (Mahasatta) und einander gleich. Das wird dann noch mal bestätigt, indem mit 
dem Klang Aum gezeigt wird, dass es um die tiefste Wahrheit geht (Aum). Die einzigen 
Unterschiede zwischen den Punkten, auf die man sich beim Kreuzzeichen und beim 
Meditationsgebet konzentriert, sind die physischen und energetischen Stellen, mit denen 
die letzten beiden Wörter verbunden sind. Beim Kreuzzeichen berührst du zuerst die 
Stirn, dann das Herz und anschließend nacheinander beide Schultern auf der Vorderseite. 

In der Light of Being-Meditation spürst du in der ersten Phase den Bereich des Gehirns, des 
Bewusstseins und des Kopfes. Das Kronenchakra ist der Eingang für alle inspirierende 
Energie, die vom Vater und vom Atma zu allem Leben kommt. 

In der zweiten Phase der Meditation spürst du den Bereich der Seele, das Herzchakra 
und das Herz. Es ist der Bereich, in dem Jivatma, die individuelle Seele, der Sohn, erfahren 
wird. Hier lebt dieselbe Liebe wie die des Vaters und des Atma, jedoch auf der 
menschlichen, erfahrbaren Ebene, als Bereich der Liebe und des Mitgefühls. 

In der dritten Phase der Meditation spürst du den Bereich des Seins, deinen Schoß und 
dein Becken. Für viele ist es verständlich, das Sein mit dem Beckenbereich zu verbinden, 
aber es fühlt sich ungewohnt an, den Wert des „Heiligen Geistes“ mit dem 
Beckenbereich zu verbinden. Wenn jedoch der „Heilige Geist“ den heiligen, heilenden, 
allumfassenden und kreativen, schöpferischen Wert der gesamten Existenz (Mahasatta) 
repräsentieren darf, verschwindet die in christlichen Kreisen so tief verwurzelte Angst 
vor Sexualität und fühlt es sich mit dem Beckenbereich viel vollständiger an. Der 
Beckenbereich darf diese besondere Ehre voll und ganz erhalten, und durch das Sanskrit-
Meditationsgebet ist das möglich, weil du in der dritten Phase das tragende Becken und 
dein „Da-Sein“ spürst. 



 

 121 

In der vierten Phase der Meditation öffnest du dich für das Ganze, von welchem du als 
Ganzes auch wieder ein Teil bist, und spürst im Raum rundum, wie du und alles um dich 
herum zum gesamten Leben gehören (Aum). 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du dich also zuerst für die universelle Seele (Atma), die in allem, 
was existiert, vorhanden ist und von der du alles über dein Kronenchakra und deinen 
Kopf empfängst (so, dass du die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein loslässt). 
danach öffnest du dich für die Liebe deiner individuell erfahrbaren Seele (Jivatman), die 
wie ein Strahl des Lichts ist (damit du die emotionalen Verengungen deines Egos 
loslässt). Das Licht von Atma und Jivatma lässt dich gemeinsam durch alle Gefühlsebenen 
deines Menschseins hinabsteigen, um dort in deiner Basis glücklich zu sein (damit du die 
existenziellen Verengungen loslässt, die dich daran hindern, ganz frei zu existieren). Du 
fühlst, wie beide Teil der ultimativen Existenz sind, des Seins (Mahasatta), und dass sie 
sich in deinem Sein zu Hause fühlen und dich glücklich machen, wodurch du erlebst, 
dass sich das Leben und deine Existenz in dieser Offenheit vollkommen anfühlen (so, 
dass du die Verengung des auf dich selbst gerichteten seins loslässt) und du voller 
Vertrauen fühlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst (Aum). Dieses 
Meditationsgebet-Mantra wird 24 Mal wiederholt. 

Erklärung des Sanskrit-Mantras 

Hier ist die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und verstärken. 

Atma 
Das Sanskrit-Wort Atma bedeutet universelle Seele, Essenz. Es geht dabei um das, was 
man als Beseelung bezeichnet, aber auch als Bewusstsein oder Lebensessenz bezeichnen 
kann. In jedem Fall geht es um das Wesentliche, das in allem, was existiert, auf eine 
bestimmte Weise vorhanden ist und dessen sich der Mensch bewusst sein kann. Diese 
Essenz ist das Wesentlichste, was existiert, und was auch Menschen auf eine tiefgreifende 
Weise miteinander verbindet. Aus einer solchen Verbindung entsteht das besondere 
Gefühl der Liebe, der Honig des Daseins. Ohne das Gefühl der Beseelung hat die Liebe 
keine Tiefe, aber nicht jeder benutzt das Wort Beseelung, schon gar nicht, um 
auszudrücken, dass sie das Leben oder die Liebe tiefer macht, auch wenn das die tiefere 
Bedeutung von Beseelung und dem Wort Atma ist. 

Jivatma 
Das Wort Jivatma bedeutet lebendige, individuelle Seele. Das Wort jiva bedeutet 
Lebewesen (jiv bedeutet Leben, atmen, Atma-beinhaltend). Das normalerweise als 
Nachsilbe verwendete -ji bedeutet ehrwürdig, würdig oder wertvoll und drückt Respekt 
aus, Respekt vor dem Träger von Atma. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass alle 
Aspekte der Schöpfung respektiert werden, weil sie etwas von Atma, von der universellen 
Seele, in sich tragen. Als Mensch kann man sich dieser Beseelung bewusst sein und ist 



 

 122 

dadurch ein würdiger Träger derselben. Du kannst dir dieser Beseelung bewusstwerden, 
indem du deine Seele als „Seelenlicht“ erlebst, das in Form eines Lichtstrahls in dir 
vorhanden ist und das, wenn es gefühlt wird und freien Raum bekommt, wie eine Sonne 
strahlen kann. Du kannst deine Seele aber auch als Quelle bedingungsloser Liebe 
erfahren, die aus der Tiefe deines Herzens und Herzchakras frei werden kann, um dein 
Leben wertvoller zu machen und letztendlich alles in Glück baden zu lassen. Man kann 
auch sagen, dass du dich, indem du deine Lebensenergie fühlst, beseelt fühlst, denn auch 
die Lebensenergie kann groß und kraftvoll werden, wenn sie Raum bekommt. Jivatma 
und Atma sind dasselbe, der Schöpfer und das Geschaffene sind dasselbe, nicht in ihrer 
Form, sondern weil sie dieselbe Essenz und Beseelung haben. 

Mahasatta 
Das Wort Mahasatta ist ein zusammengesetztes Wort und besteht aus maha, groß, absolut, 
erhaben, allumfassend, und dem Wort satta, das Sein, existieren, Realität und 
Anwesenheit bedeutet. Es wird verwendet, um eine übergeordnete Größe zu bezeichnen, 
eine Größe, die Erhabenheit über alles andere ausdrückt. In diesem Gebetsmantra dient 
es dazu, auszudrücken, dass sowohl die universelle Seele (Atma) als auch die individuelle 
Seele (Jivatma) zum Sein, zur Existenz gehören. Denn zuerst muss die Möglichkeit 
bestehen, dass etwas sein kann, bevor es etwas Bestimmtes sein kann. Die 
„Existenz“ liegt immer unter allem, was darin erscheint. In deinem Becken spürst du, 
auch weil du dort von der Erde getragen wirst, dass du existierst, und dann spürst du, 
dass um dich herum noch viel mehr Dinge existieren, und dadurch erfährst du, dass alles, 
auch die universelle Seele, die alles durchdringt, nur existieren kann, wenn die Existenz 
alles trägt und alles darin eingebettet sein darf. Die universelle Seele (Atma) und die 
individuelle Seele (Jivatma), ebenso wie Gott (der Vater) und Jesus (sein Sohn), sind in 
diesem Sinne eingebettet und getragen von ein und derselben Existenz, aus der sie auch 
hervorgegangen sind. 

Aum 
Aum ist der heilige Klang der Ganzheit, des Amen, und wird als der Klang der Schöpfung 
und die Schwingung des Universums angesehen. Das Aum öffnet und reinigt dein 
Bewusstsein für Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur. Das 
Aum bringt Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das 
Aum bedeutet auch, dass du ein tiefes Ja zur Schöpfung und zu deiner Existenz sagst. 
Sein Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die 
unendliche Fülle des Seins. Das Aum durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein 
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedlich auf dein Gehirn wirkt 
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Körper Ruhe schenkt. 
 
Dauer: 26.12 Minuten. 
 



 

 123 

Track 6: In Nomime Patris et Filii et Spiritus 
Sancti, Amen Meditation Prayer 
Mantra: In nomine patris et filii et spiritus sancti, amen  

Freie Übersetzung: „Im Namen der alles 
durchdringenden Seele (patris: der Vater der Schöpfung) 
bekommst du zur Bewusstwerdung eine individuelle 
Seele (filii: sein Sohn, sein Kind). Beide sind eingebettet 
in das absolute Sein (spiritus sancti: die heilige Wahrheit), 
und so ist es wirklich (amen: so sei es).“ 

Dieses Meditationsgebet zeigt, dass der spirituelle Vater des Lebens uns seinen Sohn 
schickt, damit wir uns dessen bewusstwerden, und dass beide eingebettet sind in den 
Heiligen Geist, also die Wahrheit der Ganzheit. All dies wird dann noch einmal durch 
das Amen bekräftigt, was „so sei es“ bedeutet. Der Vater ist der Ursprung, der Samen der 
Schöpfung. Sein Sohn ist die Frucht seines Samens und der Mutterleib der Materie und 
Schöpfung, das Leben. Der Sohn ist derjenige, der in gewisser Weise die Harmonie des 
Vaters und der Mutter in sich vereint und weiterleben lässt. Der Sohn ist hier auch im 
spirituellen Bereich der Übermittler der Essenz des Vaters in die lebendige, greifbare 
Wahrheit (Schöpfung) der Mutter. Beide sind Teil voneinander und gleich in der 
absoluten Wahrheit des Ganzen (heilig-sanctus), der wesentlichen Existenz (Geist-spiritus). 
All dies wird durch den Abschluss mit dem Amen (so sei es – Amen) bekräftigt. 

Die einzigen Unterschiede zwischen den Schwerpunkten des Kreuzzeichens und denen 
der Light of Being-Meditation sind die Stellen, mit denen die letzten beiden Worte in 
Verbindung gebracht werden. Beim Kreuzzeichen berührst du zuerst die Stirn, dann das 
Herz und dann nacheinander beide Schultern auf der Vorderseite. Durch das 
gleichmäßige Berühren der Schultern auf beiden Seiten wird durch die Aufmerksamkeit 
auf links und rechts zwar die Dualität der Schöpfung angezeigt, aber diese Dualität 
kommt im Bereich der Sexualität noch deutlicher zum Ausdruck. Dort ziehen sich die 
Pole der Dualität in der Gefühlswertigkeit des Männlichen und Weiblichen enorm an 
und kommen schließlich zusammen und ineinander und haben das Potenzial, als Folge 
dieses gleichwertigen Zusammenseins neues Leben hervorzubringen. 

Die Sexualität, der Geschlechtsverkehr und die Zeugung neuen Lebens, neuer Existenz 
(Seins), sind mit dem Bereich des meditativen Seins verbunden, der physisch stark im 
getragenen Becken erfahrbar ist und in den während der dritten Phase der Light of Being-
Meditation alles eintauchen darf. Dennoch trägt der stabilisierende und schützende 
Bereich an der Rückseite des Beckens den Namen Kreuzbein und im Lateinischen os 
sacrum. Sacrum kommt vom Wort „sacral“, was geweiht und heilig bedeutet. 

Die christliche Herangehensweise an Wesentlichkeit und Spiritualität war schon immer 
ziemlich mental und neigt stark dazu, eine zu große Freiheit in der Sexualität abzulehnen. 
Auch die Laute der lateinischen Sprache sprechen im Vergleich zu denen des Sanskrits 
stark den mentalen Erfahrungsraum an. Es ist daher nicht verwunderlich, dass beim 
Kreuzzeichen die Hand nicht zum Becken geführt wird, was leider die Beurteilung der 
Sexualität als nicht so heiliger Bereich verstärkt hat. 



 

 124 

Der Begriff „Heiliger Geist“ ist für viele unklar, weil das Wort „Geist“ sich auf die 
Wesentlichkeit oder den Inhalt hinter dem Sichtbaren bezieht. Der Begriff „Heiliger 
Geist“ bezeichnet die Wahrnehmung von wesentlichem oder spirituellem (spiritus) 
Inhalt in Verbindung mit dem Wert der Einheit (eins, ganz, heilig, sanctus auf Lateinisch). 
Der physische Bereich, in dem die Erfahrung des „Seins“ mit dem Potenzial neuen 
Lebens zusammenkommt, ist das Becken. Die Alchemie, die dort durch den 
Geschlechtsverkehr stattfinden kann und durch die, neues Leben entsteht, in das 
Beseelung und Bewusstsein einfließen (unsichtbare Wesentlichkeit – Spiritus), zeigt, dass 
der Bereich des Beckens dafür der am besten geeignete physische Ort ist. 

Nach all dem wird dieses Gebet mit „so sei es“ (Amen) abgeschlossen, was durch das 
traditionelle Berühren der Schultern einen Platz im Kreuzzeichenritual gefunden hat. „So 
sei es“ zeigt, dass alles, was gesagt und gefühlt wurde, die Wahrheit des Daseins ist. 

Jetzt brauchen wir keine neue Ausdrucksform für das Kreuzzeichen zu entwickeln, denn 
wir haben ja die befreiende Meditation. In der Meditation spürst du in der ersten Phase 
den Bereich des Gehirns, des Bewusstseins, des Kopfes. Es ist der Eingang für all die 
inspirierende Energie, die vom Vater, dem Ursprung, der Essenz, dem Samen des Seins, 
kommt. In der zweiten Phase der Meditation spürst du den Bereich der Seele, das 
Herzchakra und das Herz. Es ist der Bereich, in dem dieselbe Essenz und Liebe wie die 
des Vaters (weitergegeben in Form seines Sohnes) erfahren wird. In der dritten Phase 
der Meditation spürst du den Bereich des Seins, den Schoß, das Becken. „Sein“ als die 
Eigenschaft, in der alles, was existiert, gleichwertig und miteinander verbunden ist. Der 
heilige, vollständige Wert des Seins. Aus dem Gefühl dieser Vollkommenheit heraus 
öffnest du dich in der vierten Phase der Meditation für alles gleichzeitig, für die Ganzheit, 
zu der du gehörst. 

Der Ablauf der Meditation 

In der Meditation öffnest du dich zuerst für den Vater der Beseelung, die Ursache allen 
beseelten Lebens, der in allem, was ist, vorhanden ist und dessen Energie du über dein 
Kronenchakra und deinen Kopf empfängst (damit du die mentalen Verengungen im 
Bewusstsein loslässt). Dann öffnest du dich für die Liebe der in dir erfahrbaren Seele (des 
Sohnes), die wie ein Strahl des allumfassenden Lichts ist (damit du die emotionalen 
Verengungen des Egos loslassen kannst). Das Licht des Vaters und des Sohnes lässt dich 
gemeinsam durch deine gesamte Gefühlswelt deines Menschseins hinabsteigen, um dort 
in der Erkenntnis der Ganzheit und des Seins (dem Bereich des spiritus sancti) in deiner 
Basis glücklich zu sein (damit du die existenziellen Verengungen loslässt, die dich daran 
hindern, ganz frei zu existieren). Du spürst, wie sowohl der Vater als auch der Sohn Teil 
des Seins (spiritus sancti) sind und dass dieses Sein dich glücklich macht, wodurch du 
erlebst, dass sich das Leben und deine Existenz als vollkommen anfühlen (damit du die 
Verengung des auf dich selbst gerichteten Seins loslässt) und du voller Vertrauen spüren 
kannst, wo du eingebettet sein darfst und dazu gehörst (Amen). Dieses Meditationsgebet-
Mantra wird 36 Mal wiederholt. 



 

 125 

Erklärung dieses lateinischen Mantras 

Hier ist die Erklärung der vier verschiedenen Wörter dieses Mantras, die die vier 
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekräftigen. 

In nomine patris 
Die lateinischen Wörter in nomine patris bedeuten: „im Namen des Vaters“. Der Vater als 
Ursache, Samen, Prinzip, Inspiration, Bewusstsein und Beseelung, Worte, die man auch 
als Lebensessenz verstehen könnte. Auf jeden Fall geht es um die essentielle Energie, die 
in allem, was existiert, vorhanden ist und der sich zumindest der Mensch bewusst sein 
kann. Diese Essenz ist das Wesentlichste, was existiert, und lässt Menschen auf 
tiefgreifende Weise miteinander in Verbindung treten. Der Vater ist auch ein Symbol für 
das Geben, für das Geben von Samen, für das Geben von Schöpfung, für das Geben 
von Leben, für das Geben von Beseelung, und das bedeutet, dass alles aus dem Geben 
und aus der Liebe entsteht. Ohne das Gefühl, dass dir Beseelung gegeben wurde, hat 
Liebe keine Tiefe, und deshalb kann es sich schön anfühlen, dass es der Vater ist, der dir 
diese Beseelung, diese Liebe gegeben hat. 

Obwohl es sich hier um lateinische Wörter und deren Klanggebrauch handelt, 
verdeutlichen auch hier die energetischen Werte der Klänge etwas über die Kraft der 
Wörter. Das Lateinische ist deutlicher mental orientiert als das spirituelle, gefühlsbetonte 
Sanskrit, und das ist auch in den Klängen, der Wirkung und dem Einfluss dieser Mantras 
gut zu spüren. 

Et filii 
Die Worte et filii bedeuten: Und der Sohn. Das Wort „et“ bedeutet: und. Es steht hier, 
um anzuzeigen, dass die verschiedenen getrennten (der Klang des è am Ende des 
vorherigen Wortes) Namen, die hier verwendet werden, zusammengehören und 
zusammen ein Ganzes bilden. Das Wort filii bedeutet Sohn. Der Sohn ist das Kind, die 
Frucht, der weitergegebene Wert des Vaters und der Mutter. Da der Vater nur der Same 
und die Ursache ist und daher nur Potenziale in sich trägt, ist der Vater eine Art Energie, 
die nicht sichtbar, aber als Lebenskraft erfahrbar ist. Es braucht eine Mutter, damit sich 
der Same des Vaters durch ihre gebärenden Eizellen zu einem Kind, einem Menschen, 
einem beseelten Wesen entwickeln kann. Der Sohn steht für die als Materie erkennbare 
Manifestation, den Menschen (Jesus), der Gemeinschaft zwischen dem spirituellen Vater 
(dem Schöpfer) und der heiligen Mutter (der Schöpfung). Der Sohn, das männliche Kind, 
steht wiederum für das Kind, das diese Potenz, diese Inspiration, in sich trägt. 

Als Mensch kannst auch du dir deiner Beseelung bewusst sein und bist dadurch ein 
würdiger Träger derselben. Du kannst dir deiner Beseelung bewusstwerden, indem du 
deine Seele als Seelenlicht, Inspirationslicht oder Lebenslicht erlebst, das in Form eines 
Lichtstrahls in dir vorhanden ist und, wenn es gefühlt wird und freien Raum bekommt, 
wie eine Sonne strahlen kann. Du kannst deine Seele aber auch als Quelle 
bedingungsloser Liebe erfahren, die durch Begegnungen mit anderen aus der Tiefe deines 
Herzens und Herzchakras frei werden kann, um dein Leben wertvoller zu machen und 
schließlich alles in Glück baden zu lassen. 



 

 126 

Man kann auch sagen, dass du dich durch das Fühlen deiner Lebensenergie beseelt fühlst, 
denn auch die Lebensenergie kann groß und kraftvoll werden, wenn sie Raum bekommt. 
Der Vater und der Sohn sind dasselbe, der Schöpfer und das Geschaffene sind dasselbe, 
nicht in ihrer Form, sondern weil sie dieselbe Essenz und dieselbe Inspiration haben. 

Et spiritus sancti 
Die Worte et spiritus sancti werden übersetzt als Heiliger Geist, der hier als dritter Aspekt 
der Heiligen Dreifaltigkeit genannt wird, also als die drei wesentlichen Kräfte der 
universellen Ganzheit. Das Wort Geist (lateinisch spiritus) oder im Englischen spirit 
bezeichnet eine tiefere Ebene oder Dimension der Realität, die über die Wahrnehmung 
hinausgeht. Es geht um den wesentlicheren oder essentiellen Wert von etwas. Das Wort 
sancti ist eine Ableitung des Wortes sanctus, das heilig bedeutet. Das Wort „heilig“ ist mit 
dem Wort „ganz“ verwandt und bedeutet vollständig, allumfassend, alles in sich tragend. 
Der Heilige Geist steht daher für das Allumfassende, die alles in sich tragende Ganzheit, 
das allumfassende Sein. Er wird verwendet, um eine übergeordnete Größe zu 
bezeichnen, eine Größe, die eine übergeordnete Wahrheit über alles andere ausdrückt. 

Der Ausdruck „der Heilige Geist“, das heilende und verbindende Wesen hinter allem, 
zeigt, dass sowohl die universelle Seele (der Vater) als auch die individuelle Seele (der 
Sohn) zum allumfassenden Sein, zur Existenz gehören. Denn zuerst muss die 
Möglichkeit da sein, dass etwas sein kann, bevor es etwas Bestimmtes sein kann. Die 
„Existenz“ liegt immer unter allem, was darin erscheint. In deinem Becken spürst du, 
auch weil du dort von der Erde getragen wirst, dass du existierst, und dann spürst du, 
dass um dich herum noch viel mehr Dinge existieren, und dadurch erfährst du, dass alles, 
auch die universelle Seele, die alles durchdringt, nur existieren kann, wenn die Existenz 
alles trägt und alles darin eingebettet sein darf. Gott (der Vater) und Jesus (sein Sohn) 
sind, ebenso wie die universelle Seele (Atma) und die individuelle Seele (Jivatma), in diesem 
Sinne eingebettet und getragen von ein und derselben Existenz, aus der sie auch 
hervorgegangen sind. 

Amen 
Das Wort Amen, das mit dem Sanskrit-Laut Aum verwandt ist, ist auch im Lateinischen 
ein Wort, das verwendet wird, um auszudrücken, dass es um die Hingabe an das Ganze 
geht, dass es um die größere Wahrheit geht, um „existieren lassen und sein lassen“. Es 
bedeutet „so sei es“ oder „es sei so“ und hat eine heilende und somit heilige Wirkung. 
Das Wort Amen gibt allem in der Schöpfung und im Universum Raum. Das Amen öffnet 
dich für das Sein und reinigt dein Bewusstsein. Das Amen bringt Stille und eine 
beruhigende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das Amen bedeutet auch, 
dass du tief in dir Ja zur Schöpfung und zu deiner Existenz sagst. Seine Klänge bringen 
alles, was du bist und was dich umgibt, zusammen und begleiten dich zu einer Hingabe 
an die unendliche Fülle des Daseins. Das Amen überdacht alle Bewusstseinsebenen und 
sein Klang bringt alles zusammen und gibt sowohl deinem Gehirn als auch deinem 
Herzen und deinem Körper Ruhe. 
 
Dauer: 26.08 Minuten.  



 

 127 

Meditation Puja & Prayer Songs 
– Sacred Sounds part 5 
1. Dhyana puja 
2. AUM – Meditation Prayer Song 
3. Shanti – Meditation Prayer Song 
4. Sarvamangalam – Meditation Prayer Song 
5. Ananda – Meditation Prayer Song 
 
www.anandajay.org/de/albums/meditation-puja-en- 
prayer-songs 
 

 
Dieses Album besteht aus einer Meditations-Puja und vier meditativen Gesangsstücken, 
die dir helfen, dich mit Meditation vertrauter zu machen. Die Dhyana Puja und das AUM 
Meditation Prayer Song basieren auf den vier Phasen der Light of Being-Meditation, in der du 
in vier Schritten zu deinem innersten Wesen hinabsteigst, um wieder mit dir selbst in 
Einklang zu kommen und dich als harmonisches Ganzes zu fühlen. Außerdem sind die 
Meditation Prayer Songs Gesangsstücke, die dich durch eine freie, betende Art des Klang- 
und Stimmgebrauchs durch alle möglichen Stimmungen, Atmosphären, Gefühle, 
Intonationen und Tonhöhen in dein Wesen zurückbringen. 

Der Kern der Meditation ist die Verinnerlichung, egal in welcher Form sie stattfindet. 
Meditation sorgt dafür, dass du das Wichtigste im Leben nicht übersiehst, nämlich dass 
es um dich geht, dass du das Besondere in deinem eigenen Leben bist und dass das 
Menschsein das Besondere an dieser Schöpfung ist. Meditation bringt dich in Kontakt 
mit tiefen Lebenswerten und besonderen Tatsachen, die das Leben geheimnisvoll 
machen und ihm spirituellen Tiefgang verleihen. 

Meditation beginnt, wie jede spirituelle Entwicklung, damit, dass du dir wieder bewusst 
wirst, wer du bist, sodass du wieder wirklich mit dir selbst in Kontakt bist, mit dir selbst 
lebst und dich wieder frei fühlst, mit allem, was das Leben dir bietet.. Die Dhyana Puja 
und die Prayer Songs unterstützen das. Die Dhyana Puja ist ein musikalisch begleitetes, 
hingebungsvolles Gebet mit Gesten, bestehend aus vier Mantra-Wörtern, die auf der 
Essenz der vier Schritte der Verinnerlichung, der Meditation, basieren. Indem die Gesten 
langsam und rhythmisch zu Musik gemacht werden, die zu den Bedeutungen der vier 
Mantra-Wörter passt, kommst du in eine tiefe, fließende, meditative Ruhe. Und die vier 
Prayer Songs sind Gesangsstücke, die mit den Klängen eines bestimmten Mantras immer 
tiefer die Atmosphäre deiner Beseelung berühren möchten. Es sind Gebete, die langsam 
gesungen werden und über die Klangwahrnehmung wirken. Als Hintergrund und 
musikalische Einbettung werden dabei immer verschiedene Tanpuras, Shrutis oder 
Drones (durchgehende Klänge) und Klangschalen verwendet. Indem du dich für die 
Schwingungen, Absichten und die gefühlsmäßigen Berührungen öffnest, die diese 
Gebetslieder in dir auslösen, gelangst du ganz von selbst in die stille und spirituelle 
Athmosphäre der Meditation.  



 

 128 

Track 1: Dhyana Puja 
– Die vier Lichter deines Seins ehren 

Mantra: 
Shanti 
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam, 
bhargo devasya dhimahi, dhiyo yonah prachodayat 

Atmajyoti 
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam, 
bhargo devasya dhimahi, dhiyo yonah prachodayat 

Murtidhara 
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam, 
bhargo devasya dhimahi, dhiyo yonah prachodayat 

Ekabhava 
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam, 
bhargo devasya dhimahi, dhiyo yonah prachodayat 

 

Die Dhyana Puja ist ein Dankgebet, das du zur Vorbereitung auf deine Meditation nutzen 
kannst. Außerdem kannst du über diese Puja auf einfache und prägnante Weise mit den 
vier wesentlichen Aspekten der Light of Being-Meditation in Kontakt kommen. Die vier 
Aspekte der Meditation, nämlich Freiheit, Liebe, Vertrauen und Verbundenheit, die im 
Meditationsbuch (Teil 2) ausführlich besprochen werden, werden als Kernwerte mit 
symbolischen Gesten immer wieder in der Puja wiederholt, als Dankgebet für deine 
Existenz. 

Diese Puja mit den Worten Shanti, Atmajyoti, Murtidhara, Ekabhava lädt dich ein, mit der 
wertvollen Essenz deiner Existenz in Kontakt zu kommen. Die Puja lässt dich spüren, 
wie du auf den vier elementaren Ebenen deiner Existenz mit deiner existenziellen 
Energie in Verbindung treten kannst und wie reichhaltig es sich anfühlt, wenn diese in 
Freiheit zusammenwirken dürfen. 
 

Kernbedeutung der Puja: 
Oh wundersame Existenz, danke für das essentielle Licht  

meines Bewusstseins, meiner Seele, meines Menschseins und des Lebens als Ganzes. 
 

Die Dhyana Puja lässt dich spüren, wie Bewusstsein, Beseelung, Inkarnation und die 
Zugehörigkeit zum Ganzen der Schöpfung dir Einsicht, Liebe, Vertrauen und 
Geborgenheit schenken. Verständnis und Liebe erhellen dann dein Menschsein und 
öffnen so den Raum, um dich wieder voller Vertrauen von der Schöpfung umhüllen zu 
lassen und ein freier und glücklicher Mensch zu sein. 



 

 129 

Die vier Mantras der Dhyana-Puja und ihre Bedeutung: 
Shanti Atmajyoti Murtidhara Ekabhava 

Das Mantra dieser Puja besteht aus vier Wortmantras, nämlich Shanti, Atmajyoti, 
Murtidhara, Ekabhava und ihren Gesten. Ein Wortmantra ist ein Mantra, das aus einem 
Wort besteht, wie auch das Wort oder der Begriff Aum, aber die Bedeutung dieses 
Begriffs ist gefühlsmäßig und in Bezug auf den Erfahrungsraum enorm weit und 
umfassend. Hier ist das Prinzip ihrer weitreichenden Bedeutungen. 

Shanti 
Der erste Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Shanti, der 
inneren Ruhe, inneren Frieden und Frieden bedeutet. Shanti beschreibt eine Atmosphäre, 
in der nichts mehr miteinander im Konflikt steht und alles in Einklang ist, und vermittelt 
die Botschaft des allumfassenden Friedens. Das erste Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet 
daher: Ich lasse alle Kämpfe in meinem Bewusstsein los und schenke ihm den Frieden, 
nach dem ich mich so sehr sehne. 

Atmajyoti 
Der zweite Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Atmajyoti. Atma 
ist das Sanskrit-Wort für Seele und der Begriff jyotis lässt sich am besten mit Licht, 
Flamme oder Schein übersetzen und wird oft verwendet, um das Licht eines höheren 
Bewusstseins zu bezeichnen. Atmajyoti bezeichnet also die Lichtquelle, das Licht und die 
Ausstrahlung deiner Seele. Die Meditation möchte dir helfen, dieses Licht nicht nur in 
dir zu entdecken, sondern es vor allem zu erfahren, indem du es strahlen lässt, es leben 
lässt. Wichtig am Licht ist nämlich, dass es strahlt und beeinflusst und dich dadurch in 
andere Erfahrungsbereiche von dir selbst und vom Leben führt. Das zweite Mantra 
dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich lasse das Licht meiner Seele mir die Essenz geben 
und mich von diesem Gefühlswert beeinflussen. 

Murtidhara 
Der dritte Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Murtidhara. Murti 
ist das Sanskrit-Wort für Verkörperung, Form, Materie und Murti bedeutet, dass man 
Energie fließend in eine Form übergehen lässt. Das Sanskrit-Wort dhara bedeutet tragend 
und stützend. Murtidhara bedeutet, dass man von der Materie getragen wird oder von der 
Form, in die man eingebettet ist, unterstützt wird. Inkarniere (lateinisch für „im Fleisch 
werden“) entspricht in etwa dieser Bedeutung. 

Murtidhara wird normalerweise verwendet, um auszudrücken, dass der Geist fließend in 
eine materielle Form übergeht und sich dort niederlässt. Wodurch man sich des Geistes, 
der diese Form vorübergehend bewohnt und das Vertrauen in die Form braucht, um zu 
erfahren, was greifbare Existenz bedeutet, weiterhin bewusst bleiben kann. Das dritte 
Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich lasse das liebevolle Licht meiner Seele 
fließend in jede Zelle meines Menschseins eintreten, damit ich von meiner Essenz bis in 
meine Aura beseelt anwesend bin. 



 

 130 

Ekabhava 
Der vierte Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Ekabhava, der 
Einheit, Ganzheit, gleiche Natur, Einfachheit und Wesentlichkeit bedeutet. Eka bedeutet 
eins und bhava bedeutet Schöpfung, Wesen und Natur. Es geht hier nicht darum, dass 
Dinge ineinander aufgehen, um eins zu werden, sondern dass sie sich ineinander 
wiedererkennen und sich zusammenfügen. Für deine Erfahrung bedeutet das, dass du 
fühlst, dass dein Sein und das Sein dieselbe Grundlage, Einfachheit und Essenz haben. 
Diese Verwandtschaft sorgt für eine unmittelbare und nahtlose Verbindung zueinander, 
und das ist die feinste Umhüllung und Geborgenheit, die du erfahren kannst. Das vierte 
Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich schließe mich dem Rest der Schöpfung 
an, damit das Licht meiner Seele mit dem Licht der Schöpfung als ein natürliches und 
leuchtendes Ganzes zusammen sein kann. 

Das Gayatri-Gebet nach den Wort-Mantras 

Während der ganzen Puja spricht Anandajay nach den Wort-Mantras das Gayatri Mantra 
als Gebet, um zu zeigen, wie tief die Wort-Mantras gehen, und um dich mit der 
ehrerbietenden Atmosphäre des Betens zu verbinden. 

Das Gayatri-Gebet handelt vom Wert des Lichts in all seinen Formen. Was wir mit dem 
Wort Licht meinen, wird im Sanskrit und in der alten indischen Kultur, in der diese 
Sprache gesprochen wurde, intuitiv viel weiter gefasst. So bedeutet Licht im Sanskrit auch 
Liebe, sowohl im Sinne der Qualität des inneren Geliebten als auch im Sinne der 
Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als 
Bewusstwerdung übersetzt, nämlich als der Wert der Einsicht und als das Licht, das 
Dinge sichtbar macht. Mit Licht kann aber auch die Kraft gemeint sein, die uns das Licht 
gibt, Gott, oder das Licht als heilende Kraft. Licht ist im Sanskrit eigentlich jede Form 
von Freiheit und Transparenz und wird als die wesentlichste Form der Nahrung 
angesehen. Licht ist der Wert im Geborgenheitsgefühl der Mutterliebe, in der 
begleitenden Kraft der Vaterliebe und in der schützenden Kraft der göttlichen Liebe. All 
diesen Werten des Lichts wird durch das Gayatri Mantra Raum gegeben. 

Möge daher die Atmosphäre des Gayatri-Gebets dein Bewusstsein zwischen den Wort-
Mantras der vier Meditationsphasen so berühren, dass du noch leichter in dein Seelenlicht 
gelangst und dich durch den Kontakt mit diesem Licht als ein „Glückseligkeit in sich 
tragender“ Mensch fühlst. Möge das hinzugefügte Gayatri-Gebet die Tiefe und 
Zugänglichkeit deines Meditationsprozesses unterstützen, ergänzen und verankern. Um 
mehr Verbindung zum Inhalt dieses Gebets zu bekommen, findest du unten den Text, 
meine freie Übersetzung und das dazugehörige Sanskrit-Wörterverzeichnis des Gayatri 
Mantra. 
 

Freie Übersetzung dieser Mantra-Hymne: 
„Oh meine geliebte Essenz, aus reiner Hingabe und Dankbarkeit  

öffne ich mich für deine strahlende und erleuchtende Ausstrahlung,  
die mich erschaffen und mit heiliger Anwesenheit erfüllt hat,  

damit sie mich erleuchtet und beschützt.“ 



 

 131 

Hier ist eine Annäherung an die Bedeutung der einzelnen Sanskrit-Wörter, denn im 
Sanskrit hat ein Wort viele verschiedene Bedeutungen, die miteinander zusammenhängen 
und stark vom Kontext und dem Gefühlswert dessen, was ausgedrückt werden soll, 
bestimmt werden. 
 
Gayatri bedeutet Lied oder Hymne. 
Aum bedeutet das allumfassende Ganze von allem. 
Bhuh bedeutet die physische Welt. 
Bhuvah ist der energetische Hintergrund der Welt. 
Svah ist die Echtheit und Essenz dahinter. 
Tat ist das, die Wesentlichkeit von allem. 
Savitur ist das Licht des spirituellen Erwachens. 
Varenyam ist die Verehrung von etwas Kostbarem. 
Bhargo ist reine Ausstrahlung, Glanz. 
Devasya ist von Gott stammend. 
Dhimahi heißt bewusst zusammen sein mit. 
Dhiyo heißt Einsicht geben. 
Yonah heißt innig, nah. 
Prachodayate heißt Aufmerksamkeit schenken. 

Übersicht der Gesten bei der Dhyana-Puja 

 

Hände in Namaskar-Position bis vor das Stirnchakra 
Shanti + Gayatri-Gebet 
Frieden, Freiheit und Erleuchtung mögen mich ungehindert bereichern. 

 

Gekreuzte Hände auf dem Herzchakra 
Atmajyoti + Gayatri-Gebet 
Liebe, Freude und Seelenlicht mögen mich ungehindert bereichern. 

 

Hände als Schale im Schoß bei deinem  
Murtidhara + Gayatri-Gebet 
Vertrauen, Sensitivität und das Licht des Seins mögen mich ungehindert bereichern. 

 

Bringe die Hände über eine seitlich kreisende Bewegung über dem Kopf in Namaskar und 
lasse Wurzel- und Kronenchakra sich verbinden, sodass alles und auch das Herzchakra 
strahlen. 
Ekabhava + Gayatri-Gebet 
Mein Sein, das Sein und das Licht des Seins mögen mich ungehindert bereichern. 

 

Dauer: 34.04 Minuten. 



 

 132 

Track 2: AUM Meditation Prayer Song 
– Für Einssein 

Mantra: Shanti-A - U (OE) - M 
 
Freie Übersetzung: „Oh lieber Freund, liebevolle 
Essenz, indem ich dich bis in den Sitz meines 
Menschseins hineinlasse, erlebe ich deine Segnungen 
und fühle mich getragen im Zusammensein mit dem 
Größeren.“ 

 
In dieser musikalischen Interpretation der Light of Being-Meditation bist du eingeladen, dich 
sowohl durch die Klänge der Musik als auch durch Anandajays Klang- und 
Stimmgebrauch auf die vier Gefühlsebenen der Light of Being-Meditation einzulassen. Die 
Klänge nehmen dich dann mit auf eine Reise durch die Erfahrungswelten von 
nacheinander: dem Frieden deines Bewusstseins (Phase 1) über das Wort Shanti, der 
Berührbarkeit deines Herzens (Phase 2) über den Klang A, dem Getragenwerden in 
deinem Menschsein (Phase 3) über den Klang O (OE, U) und dem Sich-Geborgen-fühlen 
in der Ganzheit der Schöpfung (Phase 4) über den Klang M. 

Die Klänge des Shanti-Mantras -A - O (OE) - M 

Mit den Klängen dieser Mantra bringst du die Botschaft des allumfassenden Friedens 
zum Ausdruck. Die Klänge SH, A, N, T, I und E, A, U, O, M (die e- und u-Klänge sind 
darin versteckt) sorgen dafür, dass die Schwingungen aller Vokale, die mit allen Schichten 
deiner Sensitivität übereinstimmen, deine lebendige Anwesenheit auf verfeinerte Weise 
ansprechen und öffnen. Außerdem hilft dir der SH (SJ)-Klang, still zu werden und zu 
verinnerlichen, der N-Klang hilft dir, deine inneren Empfindungen zu bündeln und mit 
deiner Anwesenheit zu verbinden, und der T-Klang und seine ausgehende energetische 
Bewegung helfen dir, dieser inneren Gefühlsabsicht des Friedens leichter Raum zu geben, 
damit sie sich entfalten kann. So unterstützt die Bedeutung des Shanti Aum Mantras auf 
subtile Weise die „Phasenwahrnehmung“ der Light of Being-Meditation. 

AUM Meditation Prayer Song 

Der AUM Meditation Prayer Song hat als musikalische Untermalung die Klänge der 
Tanpura im Ton B, ergänzt durch Klänge der indischen Rudra Veena, zu denen die 
Stimme von Anandajay hinzukommt, um die vier Meditationsphasen zu interpretieren. 
Die indische Rudra Veena ist ein Saiteninstrument mit zwei großen Kalebassen, das 
wegen seiner tiefen Bassresonanz sehr beliebt ist und daher vor allem in der meditativen 
Musik verwendet wird. Genau wie bei den aus der Meditation aufsteigenden 
Stimmklängen, lässt man auch die Töne der Rudra Veena am besten einfach offen in sich 
hinein. Weil tiefere Gefühlsebenen, zu denen auch spirituelle Gefühle gehören, im 
funktionalen Leben seltener angesprochen werden und dadurch schnell verschließen, 
helfen gerade solche tiefen Töne, wieder sensitiv für diese Bereiche zu werden. 



 

 133 

Die atmosphärischen Elemente in diesem AUM Meditation Prayer Song werden durch die 
verschiedenen Arten gebildet, wie die Klänge des Shanti Mantras wiedergegeben und 
gehalten werden und wie in den Pausen die Glocken dein Gehirn wieder öffnen und die 
Töne der Rudra Veena die Basis deiner Gefühle wieder ansprechen. Die Klänge von 
Anandajays Stimme bringen in diesem Meditation Prayer Song die vier Dimensionen der 
Light of Being-Meditation zum Ausdruck, die er durchläuft. Öffne dich daher, wie immer 
wenn du meditierst, immer wieder neu für die Tiefe deines beseelten „Da-Seins“, damit 
diese Klänge auch dich durch diese Erfahrungsräume führen und dich mit deiner Essenz 
verbinden. In diesem Prayer Song wird zuerst das ganze Wort Shanti verwendet, um eine 
Beruhigung im Bewusstsein zu bewirken, dann helfen dir die A-orientierten Klänge, 
deinem inneren Geliebten zu begegnen, die O-orientierten Klänge helfen dir bei der 
Inkarnation und die M-orientierten Klänge helfen dir, dich für die umhüllende Ganzheit 
all dessen, was du bist, und dich für das Leben um dich herum zu öffnen. 
 
Dauer: 26.28 Minuten. 
 

Track 3: Shanti Meditation Prayer Song 
– Für Frieden 

Mantra: Shanti, Shanti, Shanti, Shanti, Shanti, Shanti, Shanti 
Shanti, Shanti, Shanti 
Shanti Mangalam Shanti, Shanti Mangalam Shanti,  
Shanti Mangalam Shanti 
Aum Shanti Shanti Shanti Aum 
 

Freie Übersetzung: „Oh lieber Freund, liebevolle 
Essenz, indem ich dich bis in den Sitz meines Menschseins hineinlasse, erfahre ich deine 
Segnungen und fühle mich getragen im Zusammensein mit dem Größeren.“ 

Das Sanskrit-Wort Shanti bedeutet innerer Frieden, das wird abwechselnd mit dem 
Sanskrit-Wort Mangalam verwendet, das Glück, Heil oder Wohlergehen bedeutet. Das 
Mantra endet mit dem Gesang Aum Shanti Aum, der den allumfassenden Frieden von 
allem ausdrückt. 

Shanti Meditation Prayer Song 

Der Shanti Meditation Prayer Song besteht aus Musik, die auf der Tanpura in der Tonart C 
basiert und einem sanften hohen Bordun (haltender Ton), der mit seinen 
Wellenbewegungen wie eine Art allgegenwärtige Lebensenergie den gesamten Raga trägt. 
Zusätzlich werden die Stimmklänge von Anandajay von einer Klangschale begleitet, 
deren Klang dir helfen kann, deinen Geist frei zu halten oder immer wieder frei werden 
zu lassen. Die Klangschalen erinnern dich auch immer wieder daran, dass es in diesem 



 

 134 

Prayer Song um den spirituellen Wert des Friedens geht, der frei von Urteilen ist und den 
alle brauchen. So wie das Meer der irdische Mutterleib der Evolution ist,, so ist Shanti, 
reiner Frieden, der Mutterleib aller Schöpfung. Mit diesem Meditation Prayer Song wird 
der Wunsch zum Ausdruck gebracht, so viel reinen Frieden wie möglich aus deiner 
Essenz heraus zu dir selbst und zum Rest des Lebens auszustrahlen, damit alles seinen 
heilenden Wert erhält. 

Der Wert von Shanti wird durch verschiedene Gefühlsausdrücke besungen, sodass du 
immer freier, natürlicher und reiner mit dem Inhalt des reinen Friedens in dir selbst und 
deiner Seele in Kontakt kommst, wo dieser Frieden immer mitschwingt. Gegen Ende 
des Prayer Songs lässt du dich dann aus der freieren Erfahrung des inneren und äußeren 
Friedens heraus vollständig beeinflussen. Dadurch blüht der Frieden in dir auf und sein 
sinnvoller Wert kommt in Einklang mit deiner Beseelung und deiner Verbundenheit mit 
dem Leben. Spüre, wie wertvoll es sich anfühlt, dass du für einen Moment nicht mehr 
machtlos gegenüber dem Leben bist, sondern durch dein In-Frieden-Sein zum Frieden 
beiträgst. Aus diesem Reichtum heraus kommst du ganz von selbst in eine erfüllende 
Meditation. 
 
Dauer: 14.28 Minuten. 
 

Track 4: Sarvamangalam Meditation Prayer Song 
– Für Ganzheit 
Mantra: 
Aum Shanti Shanti Shanti Aum - Bhumi Mangalam, Shanti 
Mangalam - Udaka Mangalam, Shanti Mangalam - Agni 
Mangalam, Shanti Mangalam - Vayu Mangalam, Shanti 
Mangalam - Gagana Mangalam, Shanti Mangalam - Surya 
Mangalam, Shanti Mangalam - Chandra Mangalam, Shanti 
Mangalam - Jagat Mangalam, Shanti Mangalam - Jiva 
Mangalam, Shanti Mangalam - Deha Mangalam, Shanti 
Mangalam - Mano Mangalam, Shanti Mangalam - Atma 
Mangalam, Shanti Mangalam - Prema Mangalam, Shanti 
Mangalam - Karuna Mangalam, Shanti Mangalam - Satya 
Mangalam, Shanti Mangalam - Jyoti Mangalam, Shanti 
Mangalam - Citta Mangalam, Shanti Mangalam - Mukti 
Mangalam, Shanti Mangalam - Sat Mangalam, Shanti Mangalam 
- Ananda Mangalam, Shanti Mangalam - Moksha Mangalam, 
Shanti Mangalam- Aum Mangalam, Shanti Mangalam - Omkaar 
Mangalam, Shanti Mangalam - Shanti Mangalam, Shanti 
Mangalam - Sarva Mangalam (3x) - Shanti Mangalam - Aum 
Shanti Shanti Shanti Aum (3x) 

 



 

 135 

In diesem Prayer Song, das von Tanpura-Klängen, einem leichten Bordun und 
Klangschalen begleitet wird, wird zunächst das spezielle Shanti-Mantra gesungen, das 
traditionell verwendet wird, um anzukündigen, dass das, was folgt, von heiliger Tiefe ist. 
Danach werden die wichtigsten Elemente der Schöpfung besungen und geehrt. Indem 
du bewusst über den Wert all dieser Elemente der Schöpfung und damit auch über dich 
selbst nachdenkst, ehrst du die Schöpfung und lässt positive Energie zu ihr fließen. Du 
gibst dann dankbar und respektvoll positive Energie an die Schöpfung weiter, die du so 
sehr schätzt, die dir so sehr am Herzen liegt und mit der du so intensiv verbunden bist. 
Weil du dich mit der Schöpfung verbunden fühlst und weil du erkennst, dass reiner 
Frieden die Quelle von dir und von allem ist, gibst du in diesem Prayer Song Raum, allem 
Lebendigen so intensiv wie möglich reinen Frieden zu wünschen. Möge dieses Prayer Song 
dir die Möglichkeit geben, reinen Frieden (Shanti) zu schenken und zum Leben, zu 
deinem Leben und zur Entwicklung der Menschheit auf der Erde beizutragen. Unten 
findest du die Liste der Werte, die besungen werden, immer begleitet von dem Wort 
Mangalam, das Glück, Heil oder Segen bedeutet. Außerdem wird regelmäßig das Mantra 
Shantimangalam gesungen, um zu zeigen, dass das gewünschte Glück den Frieden fördern 
soll. Zwischen den Gesängen erklingt immer wieder der Klang einer Klangschale, die 
dazu dient, alle intellektuelle Beteiligung während dieser Erfahrung loszulassen, sodass 
man sich, völlig frei im Geist, gefühlsmäßig mit dem Einfluss der bedeutungsvollen 
Gesänge und ihrer Einbettung verbinden kann. 

Freie Übersetzung und Bedeutung des Mantra Sarvamangalam 

Aus meinem Herzen schenke ich den 24 Werten der Schöpfung und des Lebens 
Frieden, um liebevoll und positiv zu dem beizutragen, was so besonders wertvoll ist: 

 
1. Bhumi – Erde 
2. Udaka – Wasser 
3. Agni – Feuer 
4. Vayu – Wind 
5. Gagana – Firmament 
6. Surya – Sonne 
7. Chandra – Mond 
8. Jagat – Welt 
9. Jiva – Organismus 
10. Deha – Körper 
11. Mano – Geist 
12. Atma – Seele 
 
 
 
 

 

13. Prema – Liebe, Zuneigung 
14. Karuna – Mitgefühl, Barmherzigkeit 
15. Satya – Wahrheit 
16. Jyoti – Licht 
17. Citta – Bewusstsein 
18. Mukti – Freiheit 
19. Sat – Sein 
20. Ananda – Glückseligkeit 
21. Moksa – Befreiung 
22. Aum – Ganzheit 
23. Omkaar – allumfassende 

Vollkommenheit 
24. Shanti – Frieden 
Sarva Mangalam – alle 
Sarva Mangalam – alle Aspekte 
Sarva Mangalam – die ganze Schöpfung 
Sarva Mangalam – der Kosmos 

 



 

 136 

Dieses lange Gebet endet mit dem oben beschriebenen speziellen Shanti-Mantra, das noch 
dreimal gesungen wird. Die 27 Mantras dieses Gebetes symbolisieren die Quelle allen 
irdischen Lebens, zu der auch du gehörst, und die unendliche Schöpfung, die sie umgibt. 
Als Teil der Schöpfung hast du als Mensch die Möglichkeit, dir sowohl deiner selbst und 
deiner Seele als auch der Vergänglichkeit deines vorübergehenden Daseins bewusst zu 
sein. Selbstbewusstsein und die unumstößliche Wahrheit deiner Vergänglichkeit spornen 
dich an, nach den tieferen Werten des Daseins zu suchen und führen dich zu seinem 
spirituellen Reichtum. So ist dieses Sarvamangalam Meditation Prayer Song eine Hymne an 
den spirituellen Reichtum der Schöpfung und ihre Quelle, aus der alles entspringt. 
 
Dauer: 19.05 Minuten. 
 

Track 5: Ananda Meditation Prayer Song 
– Für Liebe 

Mantra: 
Sri Ananda, sri Ananda 
Sri, sri, sri, Ananda 
Sri Ananda, jay Ananda, jay jay jay Shanti Aum, Shanti 
Shanti Aum 
Shanti, Shanti, Shanti, Shanti 
 
Freie Übersetzung: „O du kostbare, wesentliche Freude, 
dich zuzulassen, erfüllt mich mit innerem Frieden“. 

 
Dieses Mantra macht dich empfänglicher für den segensreichen Wert, den das Leben als 
Ganzes in sich trägt. Das Sanskrit-Wort Sri weist darauf hin, dass der Wert, den es 
gleichsam ankündigt, Respekt verdient und eine würdige, leuchtende Qualität in sich 
trägt. Das Wort Ananda bedeutet im Sanskrit die Essenz des Glücks, das Glück des Seins 
oder das Glück des Wesentlichen. Das Wort jay bedeutet unter anderem Heil, Sieg oder 
Segen. Es bekräftigt den Respekt vor dem Kommenden und macht noch deutlicher, dass 
es sich hier wirklich um eine Ode handelt. Das Wort Shanti bedeutet innerer Frieden oder 
ein harmonischer Zustand des Seins und weist auf ein tiefes Gefühl von Fülle, 
Gewaltlosigkeit und Liebe hin. Der Begriff Aum weist darauf hin, dass das Gesagte oder 
zu Sagende allumfassend und spiritueller Natur ist. Er lenkt die Aufmerksamkeit auf die 
zugrundeliegende Ganzheit, in die dieses Mantra eingebettet ist. 

Ananda Meditation Prayer Song  

Der Ananda Meditation Prayer Song wird musikalisch begleitet von den Klängen der 
Tanpura in der Tonart C zusammen mit einem Bass-Brummen. Das Klang- und 
Obertonspiel der Tanpura symbolisiert das immer sprudelnde und fließende Leben, 



 

 137 

indem du als Mensch anwesend bist und in dem der Gesang mit all seinen 
Klangbewegungen genau wie deine Lebenserfahrungen stattfindet. So wird dir wieder 
bewusst, dass dieser sprudelnde Hintergrund alles, was du erlebst, beruhigend und 
tragend einbettet. Du erfährst dieses Eingebettet-Sein wieder deutlicher, wenn du den 
Gesang und die Klänge des Prayer Song empfänglich in dich hineinlässt und dich von 
ihnen beeinflussen, heilen, bereichern undsegnen lässt. Die regelmäßig wiederkehrenden 
tiefen und doch klaren Klänge der Kristallklangschalen möchten alles, was du in diesem 
Moment noch festhältst, loslassen und dich neu öffnen. All dies sorgt dafür, dass du dich 
von den räumlichen Klängen von Anandajays Stimme tragen lassen kannst, die aus dem 
einfühlsamen Kontakt mit seiner Seele die Atmosphäre seiner Echtheit für dich erfahrbar 
macht. 
 
Dauer: 14.22 Minuten. 



 

 138 

 

3.   Puja Albums: 
 

12 Mantra-Gebete 
& 

2 Chakra-öffnende Mantras 
 

 

 
 

1. Yoga & Aum Adhara Puja: 
Pujas für das Muladhara-Chakra (unterstützend) 

2. Shiva-Shakti & Jivatman Puja: 
Pujas für das Svadhisthana-Chakra (zurückverbindend) 

3. Kosha & Kriya Puja: 
Pujas für das Manipura-Chakra (neuordnend) 

4. Surya & Cittayam Puja: 
Pujas für das Anahata-Chakra (inspirierend) 

5. Sravana & Pranidhana Puja 
Pujas für das Vishuddhi-Chakra (reinigend) 

6. Mahadevata & Chakra Puja 
Pujas für das Ajna-Chakra (ausweitend) 

7. Anandajayah Sat-Ananda: 
Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-Chakras (befreiend) 

8. Anandajayah Darshan: 
Mantra zur Harmonisierung der sieben Chakren 
(harmonisierend) 

  



 

 139 

Mantra-Gebete 

Puja ist das Sanskrit-Wort für ein Gebetsritual. Es bedeutet Verehrung, Ehrung, 
Gottesdienst, Anbetung und religiöse, wiederholte Geste (Ritual). Pujas kommen in ihrer 
Form aus dem religiösen Spektrum des Hinduismus, aber die Pujas, die von Anandajay 
ins Leben gerufen wurden, sind entstanden aus dem beeindruckt sein vom Reichtum und 
dem Tiefgang der Essenz des Lebens. Sie sind vor allem als Ausdruck der Erfahrung von 
Yoga gedacht, dem in Harmonie sein mit dieser tiefen Essenz. Das innere Erfahren dieser 
Spiritualität ist zwar für jeden zugänglich, aber die Gestaltung und der Ausdruck der 
damit verbundenen tiefen Gefühlswerte und Lebensqualitäten sind aufgrund der etwas 
unfreien Ausrichtung der meisten Religionen nicht mehr so leicht zugänglich. Das Singen 
von Mantras ist eine zugänglichere Ausdrucksform für das Erfahren des spirituellen 
Berührtseins, und die Pujas fügen dem noch deutlicher die sakrale Dimension hinzu. 

Die zwölf Pujas, die Anandajay zusammengestellt und gestaltet hat, sind frei von jeglicher 
Überzeugung oder Glaubensrichtung und dienen lediglich dazu, auf integre und 
bescheidene Weise Gefühle der Dankbarkeit bewusst in deinem Leben zu verankern und 
die Erfahrung von Harmonie, von Yoga, mit der religiösen Schönheit einer rituellen 
Ausdrucksform zu verbinden. Die Musik, die Anandajay dazu komponiert hat, und die 
Gesten, die er zur Unterstützung anbietet, verstärken noch einmal die tiefen 
Gefühlswerte dieser ehrfürchtigen und beruhigenden Ausdrucksform. 

All diese Pujas ehren das Wesentliche in dir, lassen dich respektvoll vor der Essenz in dir 
verneigen und verfeinern die Beziehung zum spirituellen Wert in dir. Diese spirituellen 
Werte werden nun nicht mehr durch äußere Gottesvorstellungen ausgedrückt, sondern 
du öffnest dich direkt für die Energien, die sie symbolisieren, denn sie sind Teil des 
Lebens, das du bist, und daher sowohl in dir als auch um dich herum immer anwesend 
und erfahrbar. Indem du diese verfeinerten Energien in dir selbst erkennst und ehrst, 
überwindest du sozusagen die Verwirrung der symbolischen Gottesvorstellungen und 
beginnst, ihre Echtheit in dir und im Leben um dich herum zu fühlen. 

Pujas dienen dem Erkennen, Unterstreichen, Bestätigen, Vertiefen oder Gestalten deiner 
Verbindung, Kommunikation und Beziehung zu dem, was du als wertvoll empfindest 
(dein Wesen, deine Interpretation von Gott, dein spiritueller Lehrer oder Menschen, in 
denen du diese Werte erkennst). Sie geben dir die Möglichkeit und eine Form, diesen für 
dich wichtigen Werten zu danken, ihnen etwas zu geben und ihnen deine Liebe zu zeigen. 
Eine Puja ist also nicht nur ein Gebet, sondern geht mit rituellen Handlungen einher, 
damit die Dankbarkeit nicht nur mental bleibt. Neben der zentralen Rolle des Mantras 
machen die verschiedenen Gesten dieser Pujas deine innere Erfahrung konkreter und 
sichtbarer, wodurch sie noch vollständiger und intensiver erfahren werden können. 

Die 12 Pujas-Musikstücke von etwa einer halben Stunde, die Anandajay veröffentlicht 
hat, sind unten als Übersicht beschrieben. Das Sat-Ananda Mantra wurde dem Mantra-
Gebet hinzugefügt, um dem Sahasraha Chakra Raum zu geben, und das Darshan Mantra, 
um alle Chakras zu harmonisieren.  



 

 140 

Yoga & Aum Adhara Puja 
– Pujas für das Muladhara-Chakra 
(unterstützend) 

Dauer Yoga Puja: 32.27 Minuten 
Dauer Aum Adhara Puja: 32.27 Minuten 
 
www.anandajay.org/de/albums/mahadevata-en- 
chakra-puja 
 

Track 1: Yoga Puja 
– Gebet zu den sieben wichtigsten Eingängen des Ein-Seins 

Mantra: Hatha, Tantra, Karma, Aum Bhakti, Sat Cit Ananda 
Mantra, Jnana, Raja, Aum Yoga, Citta Vritta Nirohda 
 
Freie Übersetzung: „Oh Leben, durch dich entdecke 
ich, wie ich mit den tiefen Werten meiner Zellen, meines 
Verlangens, meiner Kraft, meiner Zuneigung, meinen 
Intentionen, meinem Bewusstsein und dem Ganzen, das 
ich bin, zusammenkommen kann, und das bringt mich 
innerlich in Frieden.“ 

 
Die Yoga Puja ist ein Loblied auf die Ganzheit des Lebens. Eine Ganzheit, die du gerade 
weil du ein Mensch bist und geboren wurdest, erfahren kannst und die dich den 
spirituellen Wert spüren lässt, der noch weiter reicht als dein Menschsein. Das Sanskrit-
Wort Yoga bedeutet unter anderem Zusammensein, Ganzsein, Verbundenheit und 
bezieht sich auf das, was dich mit dem verbindet, was eigentlich zu dir gehört. Eine 
Verbindung zu dem, von dem du getrennt bist, das aber zu dem gehört, was du bist. 
Yoga gibt dir die Ganzheit zurück, die du bist, und das ist wichtig für die Art und Weise, 
wie du Dinge wahrnimmst und erfährst. Aus einer begrenzten Perspektive kann alles, 
was du siehst, denkst und erfährst, nur begrenzt wahr sein, und eine begrenzte Wahrheit 
führt zu Illusionen und Verwirrung. Yoga steht für alle Verbindungen, die befreiend auf 
dich wirken, und damit auch für die Verbindung mit deiner Essenz oder Seele. 

In dieser Puja werden die sieben wichtigsten Formen des Yoga geehrt, die mit den sieben 
wichtigsten Chakren zusammenhängen, aber es gibt noch viel mehr Formen des Yoga. 
Ob du nun über die Sehnsucht nach deiner Seele singst, zum Wert deiner Existenz betest 
oder mit der Essenz deines Menschseins meditierst, all das ist Yoga. In dieser Puja 
widmest du also deine Aufmerksamkeit den Werten der sieben wichtigsten Zugänge, die 
dir helfen können, wieder zu deiner natürlichen Ganzheit zu finden. 



 

 141 

Übersicht der Gesten bei der Yoga Puja 

 
Hatha - Oh heilige materielle Existenz, ich fühle deinen physischen Wert. 
Bei Hatha legst du deine Hände in Yoga-Mudra (Daumen und Zeigefinger leicht 
gegeneinander, die anderen Finger lockerlassen, etwas gestreckt) in die Leisten, die 
Fingerspitzen berühren einander sanft. Sie symbolisieren die Schale der Tragfläche, die 
das erste Chakra dir gibt in der Form der Materie, die dich trägt. 

 

Tantra - Oh heilige polare Existenz, ich verlange nach deiner Ganzheit. 
Bei Tantra hackst du die Hände mit geschlossenen Fingern in einander vor deinem 
Geschlecht. Die Daumen schließen an. Sie symbolisieren hier, dass Ganzheit in der 
Materie immer aus zwei in einander passende Qualitäten besteht, sie symbolisieren die 
Dualität des Verlangens im 2. Chakra. 

 

Karma - Oh heilige manifeste Existenz, meine Energie nimmt Gestalt an. 
Bei Karma stellst du die Hände in Namaskar nach vorne gerichtet auf dein Magen-Chakra, 
aber du faltest die kleinen Finger und die Ring- und Mittelfinger, sodass nur die 
Zeigefinger und Daumen nach vorne gerichtet bleiben. Öffne dich für die Energie aus 
deinem Energiefeld, sowohl als Handlung als auch als physische Manifestation. 

 

Aum Bhakti - Oh heilige, liebevolle Existenz, in dir liegt meine Essenz. 
Bei Aum Bhakti bringst du die Hände in Namaskar (Gebetshaltung) vor dein Herz-Chakra 
und bei Sat Cit bringst du die Fingerspitzen nach vorne und auf Ananda lässt du die Hände 
zur Seite hin sich öffnen. 

 

Sat Cit Ananda - Oh heilige Existenz, ich bin, bewusst und gesegnet. 
Siehe Beschreibung bei Aum Bhakti, in einer fließenden Bewegung. Diese Bewegungen 
symbolisieren das hingebungsvolle Öffnen des Herz- Chakras, sowohl zur Welt hin, als 
auch für die innerlich anwesende Glückseligkeit. 

 

Mantra - Oh heilige, reine Existenz, du bist meine innere Stimme. 
Bei Mantra bringst du die Hände wieder in Yoga-Mudra, aber jetzt mit den Fingern los 
von einander und weniger gestreckt, auf die Seiten der Kehle bei der Luftröhre. Sie 
symbolisieren die Reinigung deines Hörens und Sprechens, wodurch du die Essenz in 
allem hörst und in allem Sprechen einen Platz gibst. 

 

Jnana - Oh heilige, strahlende Existenz, deine Weisheit erleuchtet meinen Weg. 
Bei Jnana beugst du den Kopf ein wenig, bringst die Hände in Namaskar und berührst 
mit den längsten Fingern dein Stirn-Chakra und lässt dieses Gebiet ein wenig auf den 
Fingerspitzen ruhen. Die Daumen berühren zusammen den Mund.  

 

Raja - Oh heilige, allumfassende Existenz, du schenkst mir königliche Ganzheit. 
Bei Raja bringst du die rechte Hand in Yoga-Mudra mit losen Fingern auf das Kronen-
Chakra und bringst die linke Hand in der gleichen Yoga-Mudra auf die Vorderseite deiner 
Kehle auf die Luftröhre. Symbolisiert deine Offenheit und Sehnsucht nach der Weisheit 
des Unendlichen (verbindet Kronen- und Sakralchakra über das Halschakra). 

 

Aum Yoga - Oh heilige, ganzheitliche Existenz, lass uns zusammen sein. 
Bei Aum Yoga werden die Hände in Namaskar mit den Daumen an die Stirn geführt und 
bei Citta Vritta Nirodah werden Daumen und Zeigefinger über dem Stirnchakra 
zusammengeführt und von dort über die Augenbrauen nach links und rechts geschoben. 
Dann weiter über die Schläfen zu den Ohren und von dort bis 20 cm in den Raum. 

 

Citta Vritta Nirodha - Oh heilige, räumliche Existenz, in der Stille kann ich friedvolle Liebe 
sein. Siehe Beschreibung bei Aum Yoga. Diese Bewegungen symbolisieren, dass du 
zusammen mit Liebe und Klarheit, die entstanden sind, weil du die Weisheit zugelassen 
hast, einen den Geist verstillenden Energiestrom ansprichst, der dir die Offenheit gibt, zu 
erfahren, wie es ist, wahrhaft Mensch zu sein. 



 

 142 

Track 2: Aum Adhara Puja 
– Dankgebet an den wesentlichen Ursprung von Allem 

Mantra: 
Aum Adhara Premapurna  
Aum Adhara Shantipurna  
Aum Sambhavasarva Shanti Aum  
 
Freie Übersetzung: „Frieden sei mit dir, oh wertvoller 
Ursprung von Allem. Danke für die liebevolle und 
friedvolle Unterstützung, mit welcher du jeden trägst, 
der sich dir anvertraut.“ 

 
Die Aum Adhara Puja ist eine Puja, die vor allem durchgeführt wird, um mehr Vertrauen 
in sich selbst und in das Leben zu bekommen. Es ist ein Dankgebet an den Ursprung 
von allem, so wie die Erde physisch gesehen der Ursprung des greifbaren Lebens ist, das 
wir kennen. Es ist eine Ode an das, was dich in deinem Leben trägt und worauf du dich 
wirklich verlassen kannst. Diese Puja hilft dir, für die Liebe zu danken, die sowohl in 
dem, was dich trägt, als auch in dir selbst lebt. Die Aum Adhara Puja lässt dich spüren, 
dass du Vertrauen entwickelst, auch indem du ganz praktisch vom Boden getragen wirst. 
Das, was dich trägt, bringt dich in Kontakt mit etwas anderem als deinen Fähigkeiten, 
deiner Persönlichkeit oder etwas, an dem du festhältst. An dem, was dich trägt, musst du 
dich nicht festhalten, sondern du kannst dich ihm anvertrauen. Wenn du dich an etwas 
festhältst, hast du Angst, dass es irgendwann weg ist, aber etwas, das dich immer trägt, 
das dir zugrunde liegt, kann nicht wegfallen und gibt dir Vertrauen. Dein Ursprung kann 
nicht wegfallen, und das gibt dir ein Wohlfühlen und ein Zuhause, und das Vertrauen, 
das du brauchst, um dich für die Erfahrung deines tieferen, spirituellen Wertes zu öffnen. 

Übersicht der Gesten bei der Aum Adhara Puja 

 

Aum Adhara Premapurna - Oh liebevolle Unterstützung. 
Bei dem ersten Mantra legst du deine Hände gekreuzt über das Herz-Chakra (in der 
Mitte des Brustbeins). So fühlst du den Brunnen der Liebe, die dir in der Form eines 
gefüllten Herzens gegeben ist. 

 

Aum Adhara Shantipurna - Oh friedvolle Unterstützung. 
Bei dem zweiten Mantra bringst du deine Hände in Namaskar mit den Daumen auf 
das Stirn-Chakra und beugstdeinen Kopf etwas nach vorne. So fühlst du den Brunnen 
des Friedens, der dir in der Form eines leuchtenden Bewusstseins gegeben ist. 

 

Aum Sambhavasarva Shanti Aum - Friede sei mit dir, Oh wesentlicher Ursprung von 
allem. Bring deine Hände wieder zum Herzchakra in Namaskar und während du deinen 
Kopf wieder hebst, öffne deine Hände und lass sie zu den Seiten gehen und sich zur 
Erde hin öffnen. Aus Liebe und Frieden dankst du mit einer offenen Geste zur Erde 
dem essentiellen Ursprung von allem, weil du durch ihn all dies erfahren darfst. 

Während des musikalischen Intermezzos legst du die Hände mit den Handflächen nach oben in den Schoß 
oder auf die Oberschenkel.  



 

 143 

Shiva-Shakti & Jivatman Puja 
– Pujas für das Svadhisthana-Chakra 
(zurückverbindend) 

Dauer Shiva-Shakti Puja: 34.56 Minuten. 
Dauer Jivatman Puja: 34.21 Minuten. 
 
www.anandajay.org/de/albums/shiva-shakti-en- 
jivatman-puja 
 
 

Track 1: Shiva-Shakti Puja 
– Gebet zum universellen Vater und zur göttlichen Mutter 

Mantra: Shiva Shakti Anandamaya Aum 
Freie Übersetzung: „Oh Leben, durch dich darf ich die 
Ganzheit der Beziehung zwischen der Tiefe meiner 
Seele und der Greifbarkeit des Bestehens erfahren.“ 

Bei der Shiva-Shakti Puja geht es um den tantrischen 
Aspekt des Lebens, um Shiva und Shakti, das Männliche 
und das Weibliche. Beide Pole haben den Wunsch, sich 

zu vereinen, denn wenn es nur das Männliche gäbe, gäbe es nur Potenzial. Und gäbe es 
nur Lebensenergie, aber kein Bewusstsein, würde nichts die Schöpfung vorantreiben. 
Erst wenn das Männliche zum Weiblichen kommen kann, kann Schöpfung entstehen.  

Übersicht der Gesten bei der Shiva-Shakti Puja 

 

Shiva - Alle Beseelung, die ich erfahre. 
Bring deine Hände wie einen Kelch zusammen, mit den Handgelenken aneinander 
und den Daumen an die Stirn. Diese Haltung steht für das Empfangen, sowohl 
des Einatmens als auch der spirituellen Inspiration. 

 

Shakti - Alle Existenz, die ich erfahre. 
Leg deine Hände in Namaskar zusammen und lass sie nach unten gehen. Von 
deinem Bauchnabel aus lass sie nach unten zeigen und auseinandergehen, um eine 
Schale vor deinem Becken zu bilden, die Fingerspitzen gegeneinander. Diese 
Bewegung steht für das Empfangen von Lebenskraft und das Verlangen danach. 

 

Anandamaya Aum - Kommt in mir zusammen und schafft beseeltes neues Leben. 
Während Anandamaya machst du eine kreisförmige Bewegung bis über deinen 
Kopf in Namaskar und in Namaskar nach unten bis vor dein Herzchakra. Du lässt 
die zuvor empfangenen Energien in deinem Herzen zusammenkommen. Bei Aum 
neigst du deinen Kopf leicht, bereit und dankbar. 



 

 144 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten.  



 

 145 

Track 2: Jivatman Puja 
– Gebet zur Ehre deiner Seele 

Mantra: 
Aum namah ji ji Jivatman Aum namaha (2x) 
Aum Purusha namah Aum namaha (2x) 
 
Freie Übersetzung: „Du geehrte, liebe Seele, du bist 
mein reiner Ursprung.“ 
 
 

Die Jivatman Puja ist ein Dankgebet zu Ehren deiner Seele, in welcher du dich für den 
beseelten Menschen öffnest, der du bist (Jivatman), und für den essentiellen, 
unermesslichen, reinen Ursprung, aus dem du und alle Beseelung hervorgeht, die 
allumfassende Seele von allem (Atman). Als beseelter Mensch wirst du während deines 
Lebens immer nach Ganzheit, nach Befreiung aus dem Getrennt sein, nach 
Vollkommenheit und Harmonie streben. Jivatman ist wie ein Lichtstrahl von Atman, der 
Mensch ist wie ein Aspekt des Lebens, deine Identität ist wie ein Aspekt der Schöpfung. 
Sie ist daraus entstanden und wird ihren Ursprung nie vergessen, sie wird immer nach 
dem Zusammensein verlangen. Verlangen (Sehnsucht) ist das, was Jivatman an seinen 
Ursprung Atman erinnert und ihn danach suchen lässt. Aber darüber hinaus ist Jivatman 
auch Atman, so wie ein Tropfen auch Wasser ist. Als Mensch, Jivatman, bist du dir deines 
großartigen Ursprungs bewusst und doch bist du vorübergehend ein Tropfen, der sich 
nach dem Meer als Ursprung von allem sehnt. 

Die Jivatman Puja besteht aus zwei sich ergänzenden Mantras, die jeweils zweimal 
hintereinander gesungen werden. Im ersten Mantra, Aum namaha ji ji Jivatman Aum 
namaha, stellst du kontinuierlich Kontakt zu deiner Seele her, indem du dich immer 
wieder zu deiner Seele beugst und immer wieder loslässt. Das bringt dich ganz zu dir 
selbst. Das kann konfrontierend sein, denn für das Ego gibt es in dieser Puja wenig Platz. 
Hier geht es um eine einzige Bewegung und um einen einzigen Kontakt, und darin findet 
das Ego nicht viel Ablenkung. Deshalb ist es in dieser Puja wirklich wichtig, dass du dich 
deiner Seele hingibst und den Wunsch hast, dass ihr innerer Wert dich immer mehr 
bereichert. Diese Puja ist daher ein Balsam für deine Seele. 

Im zweiten Mantra, Aum Purusha namah Aum namaha, hältst du inne bei der Tiefe, die 
deine Seele, die Seele in dir, repräsentiert. Natürlich gibt es wieder das Aum und zweimal 
das namaha, die, wie wir bereits besprochen haben, die Begrüßung deiner Seele aus der 
spirituellen Dimension anzeigen, aber es ist vor allem der Begriff Purusha, der den Wert 
dieses Satzes bestimmt. Dieser Satz möchte dir, nachdem du dich verbeugt und deine 
Seele begrüßt hast, mitteilen und spüren lassen, dass deine Seele die Verbindung zum 
Ursprung allen Lebens und Bestehen ist, dass sie der Eingang zur undefinierbaren reinen 
Essenz von allem ist. 

  



 

 146 

Übersicht der Gesten bei der Jivatman Puja 

 

Aum namaha – Sei geehrt. 
Bring deine Hände in Namaskar vor das Herzchakra, die Fingerspitzen berühren den 
Mund. Der Kopf ist dabei leicht gebogen. Diese Haltung symbolisiert deine Intention, 
Liebe und Sprechen als Zeichen der Reinheit zusammenkommen zu lassen. 

 

Ji ji Jivatman - Meine kostbare Seele. 
Bei Ji ji Jivatman bringst du deinen Kopf wieder gerade und du hältst deine Hände 
aufeinandergelegt mit den Innenseiten nach oben, die Daumen gegeneinander und die 
kleinen Finger gegen die Brust, vor dein Herzchakra. Diese Haltung symbolisiert deine 
Bereitschaft, deine Seele zu empfangen und zu erfahren. 

 

Aum namaha - Sei geehrt. 
Bei Aum namaha bringst du deine Hände wieder in Namaskar vor das Herzchakra und 
berühren deine Fingerspitzen den Mund. Der Kopf ist dabei wieder leicht gebogen. 
Diese Haltung symbolisiert deine Intention, deine Liebe und dein Sprechen als Zeichen 
von Reinheit zusammenkommen zu lassen. 

 

Aum namaha - Sei geehrt. 
Bei der zweiten Mantra wird während des Aum namaha die vorhergehende Bewegung 
wiederholt, bleibe also in dieser Position, aber berühre den Mund nochmal, um damit 
wieder das Sprechen aus dem Herzen heraus zu bekräftigen. 

 

Ji ji Jivatman - Meine kostbare Seele. 
Bring deinen Kopf wieder in eine gerade Position und halte deine Hände 
aufeinandergelegt mit den Innenseiten nach oben, die Daumen gegeneinander und die 
kleinen Finger gegen die Brust, vor dein Herzchakra. Diese Haltung symbolisiert deine 
Bereitschaft, deine Seele zu empfangen und zu erfahren. 

 

Aum namaha - Sei geehrt. 
Bei Namah Aum namaha bringst du deine Hände wieder in Namaskar vor das Herzchakra 
mit den Fingerspitzen gegen den Mund und den Kopf leicht gebogen. 

 

Aum Purusha - Du bist der Ursprung, der mich trägt. 
Bei dem ersten Aum Purusha bringst du deine offenen Hände mit den Pulsen gegen die 
Unterseite deiner Brust. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, die Reinheit 
der Mutterseele zu empfangen. 

 

Namah Aum namaha - Ich verneige mich vor dir und grüße dich von Herzen. 
Bei Namah Aum namaha bringst du deine Hände wieder in Namaskar vor das Herzchakra 
mit den Fingerspitzen gegen den Mund und den Kopf leicht gebogen. 

 

Aum Purusha - Du bist mein reinster Ursprung. 
Bring beide Hände in die Yoga-Mudra (Daumen und Zeigefinger aneinander, die 
anderen Finger ausgestreckt aufeinander), mit den Daumen und Zeigefingern am 
Herzchakra und den drei ausgestreckten Fingern übereinander. Diese Haltung zeigt, 
dass Weisheit und Liebe in der reinsten Erfahrung deiner Seele zusammenkommen. 

 

Namah Aum namaha - Ich verneige mich vor dir und grüße dich von Herzen. 
Bei Namah Aum namaha bringst du deine Hände wieder in Namaskar vor das Herzchakra 
mit deinen Fingerspitzen gegen deinen Mund und den Kopf leicht gebogen. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 



 

 147 

Kosha & Kriya Puja 
– Pujas für das Manipura-Chakra (neuordnend) 

Dauer Kosha Puja: 34.20 Minuten 
Dauer Kriya Puja: 35.34 Minuten 
 
 
www.anandajay.org/de/albums/kosha-en-kriya-puja 
 
 
 

Track 1: Kosha Puja 
– Gebet zu den fünf Manteln der Seele 

Mantra: Aum namah Annamaya 
Aum namah Pranamaya 
Aum namah Manomaya 
Aum namah Vijnanamaya 
Aum namah, Anandamaya namaha  
 

Freie Übersetzung: „Oh mein geliebter Körper, ich 
grüße und respektiere dich als den Tempel, in dem ich wohne. Oh meine fließende 
Lebensenergie, ich grüße und respektiere dich als Licht, das durch mich aufsteigt, mich 
umgibt und durchdringt. Oh meine mutige Tatkraft, ich grüße und respektiere dich als 
die Lebenskraft, die all mein Denken und Fühlen zum Ausdruck bringt. Oh meine 
leuchtende Einsicht, ich grüße und respektiere dich als den unbegrenzten Raum meines 
wesentlichen Wissens und meiner inhaltlichen Weisheit. Oh, sei gegrüßt, mein innerer 
Lotus, ich grüße und respektiere dich als meine liebevolle und gesegnete Essenz.“ 

Die Kosha Puja gibt dir Raum, deine Dankbarkeit für den Wert der fünf Hüllen, Schichten 
oder energetischen Mantel um den wesentlichsten Aspekt deiner Existenz auszudrücken: 
deine Seele. Sie bilden deinen Energieraum und dein Bewusstsein und lassen dich 
erfahren, wie transparent deine Beziehung zu deiner Seele ist. Die Offenheit, Reinheit 
und Durchlässigkeit dieser Energiesphäre und damit auch deines Bewusstseins 
bestimmen, wie du deine Seele, deine Essenz und dein Menschsein erfährst. 

Der erste Mantel ist der Annamaya Kosha, der greifbare Körper, der Zellkörper, wörtlich 
bedeutet Anna die Hülle, die durch Nahrung entsteht. Die zweite Hülle, die sich sowohl 
durch den Körper als auch außerhalb des Körpers erstreckt, ist die Pranamaya Kosha. Das 
Sanskrit-Wort Prana bedeutet sowohl Energie als auch Lebenskraft. Die von außen 
spürbare dritte Hülle um die Seele, die Manomaya Kosha, hat mit allem zu tun, was deine 
mentalen Aktivitäten betrifft. Mentale Aktivität ist eine Kombination aus deinem 



 

 148 

Denken, Fühlen und dem Zusammenwirken von beidem in deinen Handlungen. Das 
Sanskrit-Wort manas, von dem mano abgeleitet ist, bedeutet Geist, Psyche oder Gehirn, 
und das ist der Ort, an dem alle Signale, Erinnerungen, Konditionierungen und 
Bewusstwerdungen zusammenkommen und zu deiner Art zu interpretieren, zu 
betrachten und zu handeln führen. Die vierte Hülle um die Seele, von außen gesehen, ist 
die Vijnanamaya Kosha. Sie umfasst alles, was mit Einsicht, inhaltlichem Wissen und 
Weisheit zu tun hat. Es ist der Bereich der Gnostiker, der Jnanis und Mystiker. Das 
Sanskrit-Präfix vi- bedeutet, dass etwas an etwas vorbeigeht, dass das, was danach kommt, 
transzendiert. Das Sanskrit-Wort Jnana bedeutet Wissen, und da es hier um Wissen geht, 
das über etwas hinausgeht, Vijnana, bedeutet es hier Wissen, das über die ichbezogene 
Interpretation und Verengung hinausgegangen ist, also Weisheit. Von außen nach innen 
gelangt man dann schließlich zur fünften Hülle um die Seele, der Anandamaya Kosha. Dies 
ist die Schicht, die sich durch ein großes Glücksgefühl auszeichnet. Ananda bedeutet 
nämlich Segen oder Glückseligkeit. Es ist der Bereich, in dem man sich als Ganzes 
gesegnet, geliebt und geborgen fühlt. Man kann diese Gefühlswerte auch Beseelung 
nennen. Es ist die Schicht, in der man als Mensch seine Seele in ihrer reinsten, 
unverhüllten Form erfahren kann. 

Übersicht der Gesten bei der Kosha Puja 

 

Aum namah Annamaya - Oh, mein geliebter  
Körper, ich grüße und respektiere dich als den Tempel worin ich wohne. Hände 
in Namaskar am Herzchakra aus nach oben vor dein Gesicht halten, ca. 10 cm 
entfernt, und mache eine Bewegung als ob du dein Gesicht wäscht, und dann 
lässt du deine Hände mit diesem Abstand am Körper entlang gleiten und über 
die Beine gehen. Dann wieder zurück in Namaskar. 

 

Aum namah Pranamaya - Oh meine strömende Lebensenergie, ich grüße und 
respektiere dich als Licht, das durch mich hindurchscheint, mich umringt und 
durchdringt. Hände in Namaskar nach oben bis die Arme gestreckt sind. Dann 
mit den Armen seitlich den Raum rundum beschreiben bis zum Boden, als ob 
du deine Aura angibst. Die Hände dann wieder zurück zum Herz in Namaskar. 

 

Aum namah Manomaya - Oh meine mutige Tatkraft, ich grüße und respektiere 
dich als die Lebenskraft, die all mein Denken und Fühlen zum Ausdruck bringt. 
Hände in Namaskar vor den Magen, von da aus eine sich öffnende und nach 
außen austeilende Bewegung, bis die Handflächen nach oben zeigen und nach 
vorne zeigen. Wieder zurück zum Herz in Namaskar. 

 

Aum namah Vijnanamaya - Oh meine leuchtende Einsicht, ich grüße und 
respektiere dich als den unbegrenzten Raum meines wesentlichen Wissens und 
inhaltlicher Weisheit. Hände in Namaskar vor das Stirnchakra. Von da aus 
Hände nach vorne bringen und dann seitlich in einem Kreis nach hinten, bis 
du die Hände in Namaskar auf dein Kronenchakra stellen kannst. Wieder 
zurück zum Herz in Namaskar. 

 

Aum namah Anandamaya namaha - Oh, sei gegrüßt, mein innerer Lotus, ich grüße 
und respektiere dich als meine liebevolle und gesegnete Essenz. Hände in 
Namaskar vor dem Herz und dann etwas nach links bringen. Die linke Hand 
so stehen lassen und mit der rechten Hand 3 Kreise machen vor dem Gebiet 
von Bauch, Magen und Brust. Dann wieder zurück vor das Herz in Namaskar. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 



 

 149 

Track 2: Kriya Puja 
– Gebet zu den zehn wertgebenden Lebensqualitäten 

Mantra: 
Ahimsa jaya jaya Aum  
Satya jaya jaya Aum  
Asteya jaya jaya Aum 
Brahmacharya jaya jaya Aum 
Aum Aparigraha Shanti Aum (3x) Aum Shanti Aum 
 
Shauca jaya jaya Aum  
Santosha jaya jaya Aum  
Tapas jaya jaya Aum 
Svadhyaya jaya jaya Aum 
Aum Ishvara Pranidhana Shanti Aum (3x) Aum Shanti Aum 

 
Freie Übersetzung: Ahimsa, der Wert des Respekts und der Gewaltlosigkeit. Satya, der 
Wert der Wahrheit meines Wesens. Asteya, der Wert der beseelten Würde. Brahmacharya, 
der Wert der Beziehung zum Wesentlichen. Aparigraha, Lebenswert der Geduld. Mein 
Auge der Weisheit erwacht, weil Geduld es mildert. Ich liebe mich selbst, weil Geduld 
meine Urteile mildert. Aum Shanti Aum, möge ich mich wohlfühlen, sowohl in meinem 
Kopf als auch in meinem Bauch. 

Shauca, der Wert von Reinheit, die von Essenz erfüllt ist. Santosha, der Wert von 
kampflosem Seins-Raum. Tapas, der Wert von uneingeschränktem Einsatz für das 
Wesentliche. Svadhyaya, der Wert des Heimkommens in Ganzheit. Ishvara Pranidhana, der 
Wert der Hingabe. Ich lasse alles los, was ich unnötig festhalte. Ich lasse alles los, 
wodurch ich neue Energien empfangen kann. Aum Shanti Aum, möge ich mich 
wohlfühlen, sowohl in meinem Kopf als auch in meinem Bauch. 

Die Kriya Puja ist ein Dank- und Besinnungsgebet. Kriya bedeutet tun und stammt ebenso 
wie das Sanskrit-Wort Karma vom Stamm kr oder kri, tun oder handeln. In dieser Puja 
bedankst du dich einerseits für die oben genannten elementaren und zeitlosen Werte, die 
uns seit Jahrhunderten durch Yoga vermittelt werden und alle Aspekte des menschlichen 
Lebens so tiefgreifend umfassen, und andererseits regen diese allumfassenden Themen 
dich zu einer tiefen Reflexion darüber an, wie du und deine Lebensweise dazu stehen. 
Die Yamas und Niyamas sind also Besinnungsthemen, die dich daran erinnern, wie du 
lebst und handelst. Sie geben dir Einblick in das, was die Beziehung zu dir selbst und 
zum Leben behindert oder vertieft. 

Übersicht der Gesten bei der Kriya Puja 

 
Ahimsa jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Respekt voll in mir zum Blühen kommen. 
Mache die Gebärden aus einer stehenden oder geraden sitzenden Haltung heraus. Für 
diese erste Mantra halte die Hände in Namaskar vor der Mitte des Brustbeins und 
Anahata-Chakra als eine Gebärde von Respekt. 



 

 150 

 

Satya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Ehrlichkeit voll in mir zum Blühen kommen. 
Bring deine Brust etwas nach vorne und streck deine Arme nach unten und hinten, mit 
den Handflächen nach vorne. Mit dieser Geste öffnest du dein Herz als Zeichen der 
Ehrlichkeit. 

 

Asteya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Würde voll in mir zum Blühen kommen. Bring 
deine Hände in Namaskar vor deiner Stirn und dem Ajna-Chakra. Mit dieser Geste 
fragst du, ob deine Sichtweise und Einsichten von Weisheit beeinflusst werden dürfen. 

 

Brahmacharya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Offenheit für dich voll in mir zum Blühen 
kommen. Halte die Hände wie eine Schale vor die Mitte deines Brustbeins und 
Anahata-Chakra. Mit dieser Gebärde fragst du, ob das Essenzielle via der Schale nach 
innen bis in das Herz der Essenz in dir strömen darf, um damit zusammen zu sein. 

 

Aum Aparigraha Shanti Aum (3x), Aum Shanti Aum - Oh Essenz, dürfen mich alle diese 
Qualitäten bis in die Geduld deines friedvollen Seins bringen. Frieden sei, mit dem wie 
es ist. Streich mit deinen Mittel- und Ringfingern von der Mitte deiner Stirn zum 
Anfang deiner Augenbrauen an der Nasenwurzel und weiter über deine Augenbrauen 
zu deinen Schläfen bis zu deinen Ohren (3x wiederholen) und leg dann deine Hände 
auf deinen Bauch. Entspannt das Ajna-Chakra und deine Neigung zu Urteilen und füllt 
dein Bewusstsein mit innerem Reichtum und der sanften Freiheit der Geduld. 

 

Shauca jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Reinheit voll in mir zum Blühen kommen. 
Bring deine Hände in Namaskar nach oben und mach dann mit deinen Händen einen 
Kreis um dich herum, über die Seiten nach unten. Leg dann deine Hände mit den 
Handflächen nach oben in deinen Schoß. Du gibst die Konturen der Aura an und lädst 
die Liebesenergie deines Herzens ein, in diesen beschriebenen Kreis zu fließen. 

 

Santosha jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Friedlichkeit voll in mir zum Blühen kommen. 
Lass beide Hände mit den Fingern auf dem Gebiet des Magens unter dem Brustkasten 
ruhen. Mit dieser Gebärde fragst du, ob die Liebesenergie aus dem hiervor 
beschriebenen Kreis um dich herum, deinen Magen besänftigen darf, um so die Macht- 
und Streitneigung des Manipura-Chakras zu aufrichtigem Frieden zu bringen. 

 

Tapas jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf das Verlangen nach Wesentlichkeit voll in mir 
zum Blühen kommen. Leg deine Hände auf deinen Unterbauch mit den Fingerspitzen 
auf dem Schambein. Mit dieser Gebärde fragst du das Wesentliche in deinem Verlangen 
aufzustehen und dich zu begleiten bis in das Wesen von dir selbst. 

 

Svadhyaya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Selbstbewusstwerdung voll in mir zum 
Blühen kommen. Leg deine linke Hand auf deine linke Leiste, Handfläche nach oben, 
und zieh mit deiner rechten Hand im Jnana Mudra eine Linie, ca. 15-20 cm vor deinem 
Körper, von der Stirn bis zu deinen Genitalien. Öffne dich für das Ganze, das du bist. 

 

Aum Ishvara Pranidhana Shanti Aum (3x), Aum Shanti Aum - Oh Essenz, dürfen alle diese 
Qualitäten mich bis in die Hingabe an deinen inneren Frieden bringen. Öffne deine 
Arme. Halte deine Ellbogen am Körper und lass deine Unterarme horizontal und leicht 
nach außen zeigen, Handflächen nach oben und Hände in Jnana Mudra. Du zeigst 
deine völlige Hingabe, dass du alles aus deinen Händen gibst, bereit bist zu empfangen 
und das Allumfassende bittest, mit der Reinheit seines Seins erfüllt zu werden. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 



 

 151 

Surya & Cittayam Puja 
– Pujas für das Anahata-Chakra 
(inspirierend) 

Dauer Surya Puja: 32.54 Minuten 
Dauer Cittayam Puja: 33.04 Minuten 
 
 
www.anandajay.org/de/albums/surya-en-cittayam-puja 
 
 

Track 1: Surya Puja 
– Dankgebet an die zwölf Qualitäten deiner Seele 

Eröffnungsgebet: 
Aum Shanti Shanti Shanti Aum 
Aum Atma Amrithathvam  
Aum purna Ahsritha 
Aum purusha Tattvamasi  
 
Mantra: 
Aum Atma Mitraya namaha 
Aum Atma Ravaye namaha 
Aum Atma Suryaya namaha 
Vahe Atma Shanti Saranagati 
 
Aum Atma Bhanave namaha 
Aum Atma Khagaya namaha 
Aum Atma Pushne namaha 
Vahe Atma Shanti Saranagati 
 
Aum Atma Hiranyagarbhaya namaha 
Aum Atma Maricaye namaha 
Aum Atma Adityaya namaha 
Vahe Atma Shanti Saranagati 
 
Aum Atma Savitre namaha 
Aum Atma Arkaya namaha 
Aum Atma Bhaskaraya namaha 
Vahe Atma Shanti Saranagati 
 
Aum Shanti Shanti Shanti Aum 



 

 152 

Freie Übersetzung des Eröffnungsgebets: „Frieden ist die wahre Natur von allem. Oh 
unsterbliche Mutter-Seele. Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trägt. Oh meine 
ehrwürdige Seele, du bist das ewige Prinzip des Friedens und so bist du auch in mir.“ 

Freie Übersetzung Surya Puja: „Oh meine strahlende Seele, du bist mein Freund, mein 
Mittelpunkt und meine Kraft (zentrierende Werte). Du gibst mir Sicht, Raum und 
Energie (öffnende Werte). Du bist mein Ursprung, meine Heilung und meine schützende 
Aura (energetische Werte). Du gibst mir Einsicht, Ausstrahlung und die Verbindung zum 
wesentlichen Licht (wesentliche Werte). Oh glorreiche Seele, immer, wenn ich dich 
erfahre und mich vor dir verneige, komme ich in eine friedvolle, bereichernde und 
glückbringende Offenheit. Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir.“ 

Die Surya Puja handelt von deiner Dankbarkeit für das Licht, sowohl von der äußeren 
Sonne als auch von deiner inneren Sonne, deiner Seele. Die Puja erinnert dich an die 
verschiedenen Formen des Lichts, die dir dienen und dich öffnen, die dich klarer und 
freier werden lassen und dich entwickeln. 

Die Surya Puja geht speziell um die Werte des Lichts, die du durch die Verbindung mit 
deiner Seele bekommst. Durch die Puja zeigst du deine Dankbarkeit für Atman, die 
Mutter-Seele, von der jedes Lebewesen durch individuelle Beseelung sozusagen ein Kind 
ist. Mit dieser Puja bedankst du dich bei der Mutter-Seele für alles Licht, das du von ihr 
empfangen durftest und darfst, und für alles, was das für dich als immer tiefer 
bewusstwerdender Mensch bedeutet. Es ist, als würdest du deiner Mutter für alles 
danken, was sie für dich bedeutet, oder als würdest du der Natur für alles danken, was 
sie dir gibt, oder als würdest du deiner persönlichen Innerlichkeit für alles danken, was 
du ihr zu verdanken hast. Du als Mensch mit deiner persönlichen Seele, Jivatman, drückst 
deine Dankbarkeit gegenüber Atman aus, der großen, alle Seelen umfassenden Mutter-
Seele. Es ist wie wenn ein Stern der Sonne für das Licht und alles, was er dadurch erhält, 
dankt. Jeder fühlt sich in gewisser Weise mit etwas Größerem verbunden, und diesem 
Größeren wird hier auf hingebungsvolle Weise aus dem Herzen heraus, gedankt. 

Die Surya Puja beginnt mit einem kurzen einleitenden Gebet, das die Stimmung und den 
Wert angibt, in dem die restlichen Mantras zum Ausdruck kommen. Dabei geht es vor 
allem um den tiefen, ehrwürdigen Wert des Begriffs Seele, Atma, der auch im weiteren 
Verlauf dieser Puja noch oft vorkommt. 

Die zwölf Aspekte des Surya Mantras, die dann in dieser Puja behandelt werden, können 
in vier Teile unterteilt werden, die die vier Phasen der Beziehung zwischen dir und deiner 
Seele vertiefen. Die ersten drei Aspekte des Lichts, von Surya, befassen sich mit deinem 
Wunsch, mit deiner Seele in Kontakt zu kommem und dich dabei von deinem tiefsten 
Verlangen leiten zu lassen. Die nächsten drei Aspekte des Lichts, von Surya, handeln von 
der „Antwort der Seele“ auf die Beziehung, die du eingegangen bist. Die nächsten drei 
Aspekte des Lichts, von Surya, handeln von der Tiefe dieses vollkommen gegenseitig 
zugelassenen „intimen Zusammenseins“ zwischen dir und deiner Seele. Die letzten drei 
Aspekte des Lichtes, von Surya, handeln von der „spirituellen Erfüllung“, die dieses 
innige Zusammensein von dir und deiner Seele mit sich bringt.  



 

 153 

Übersicht der Gesten bei der Surya Puja 

 

Aum Shanti Shanti Aum - Frieden ist die wahre Art von allem.  
Mit Aum Shanti Shanti Shanti Aum legst du deine Hände übereinander (gekreuzt) in der 
Mitte deines Brustbeins und du beugst leicht deinen Kopf. 

 

Das einleitende Gebet (dieses wird dreimal wiederholt) 

Aum Atma Amrithathvam - Oh unsterbliche Mutter Seele. Mit Aum Atma Amrithathvam 
platzierst du deine Hände in Namaskar gegen dein Herzchakra. 

 

Aum Purna Asritha - Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trägt. Mit Aum Purna Asritha 
platzierst du deine Ellenbogen an die Seite deines Körpers mit den Armen nach vorne 
gestreckt und mit den Handflächen nach oben gedreht um zu empfangen. 

 

Aum Purusha Tattvamasi - Oh meine ehrwürdige Seele, du bist das ewige friedliche 
Prinzip und als solches bist du auch in mir als Seele. Mit Aum Purusha Tattvamasi 
platzierst du dein Hände in Namaskar gegen dein Stirnchakra und hältst diese dort, auch 
noch während der Glocke (wiederhole diese Bewegungen dreimal). 

 

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahre Art von allem, auch von mir. Danke 
für all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Mit Aum Shanti Shanti 
Shanti Aum legst du deine Hände übereinander (gekreuzt) in der Mitte deines Brustbeins 
und beugst deinen Kopf leicht. 

 

Aum Atma Mitraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Freundschaft und Zuneigung mein Leben bereichert. Mit 
jedem Aum Atma (Oh meine Seele, meine innere Sonne) platzierst du deine Hände in 
Namaskar gegen dein Stirnchakra. Anschließend machst du die Gesten die jeden Aspekt 
begleiten. Während Mitraya bringst du die Hände in Namaskar gegen das Brustbein. 

 

Aum Atma Ravaye namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von dir als mein spirituelles Zentrum mein Leben bereichert. 
Während Aum Atma bringst du die Hände in Namaskar gegen dein Stirnchakra und 
während Ravaye legst du deine Fingerspitzen über deinem Magen, direkt unter das 
Brustbein. 

 

Aum Atma Suryaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert meines tiefsten Verlangens mein Leben bereichert. Nach Aum 
Atma bringst du während Suryaya die Hände mit deinen Fingerspitzen auf die Mitte des 
Magens. 

 

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände 
in Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von 
Mittel- und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen. 

 

Aum Atma Bhanave namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Licht und Sicht mein Leben bereichert. Nach Aum Atma 
bringst du während Bhanave die Handgelenke auf die Wangenknochen, die Handflächen 
offen und vor die Augen. 

 

Aum Atma Khagaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Ungebundenheit und Freiheit mein Leben erhellt. Nach 
Aum Atma bringst du während Khagaya die Arme seitlich ausgestreckt, horizontal, wie 
Flügel, und mit den Handflächen nach oben. 



 

 154 

Aum Atma Pushne namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert des Wachsens und Erblühens mein Leben bereichert. Nach Aum Atma bringst 
du während Pushne die Arme seitlich ausgestreckt und in einem 45 Grad Winkel, mit den 
Händen horizontal und die Handflächen nach oben um zu empfangen. 

 
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.  
Aum Atma Hiranyagarbhaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Reinheit und Ursprünglichkeit mein Leben bereichert. Nach 
Aum Atma bringst du während Hiranyagarbhaya die Hände in eine Schalenform mit allen 
Fingerspitzen genau über dem Gebiet des Schambeins und den Handflächen zu dir 
gedreht, etwas nach oben zugewandt.  
Aum Atma Maricaye namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert der Heilung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma platzierst du 
während Maricaye die Hände in eine Schalenform mit allen Fingerspitzen auf dem Bauch 
(5 cm unter dem Bauchnabel) und den Handflächen zu dir gedreht, etwas nach oben 
zugewandt.  
Aum Atma Adityaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Umhüllung und Verbundenheit mein Leben bereichert. Nach 
Aum Atma öffnest du während Adityaya die Hände übereinander liegend (linke Hand 
unten) vor dem Herzchakra.  
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.  
Aum Atma Savitre namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert von Inspiration und innerer Führung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma 
machst du während Savitre mit deinen Händen eine Schalenform und halte sie auf der 
Höhe deines Herzens (rechte Hand) und des Bauchs (linke Hand).  
Aum Atma Arkaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert von Strahlung und Ausstrahlung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma legst 
du während Arkaya die Innenseite deiner Handgelenke gegen deine unteren Rippen. Vor 
deinem Brustkorb streckst du deine Hände nach vorne mit den Innenseiten einander 
zugewandt.  

Aum Atma Bhaskaraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir dafür, dass durch deine 
Anwesenheit der Wert, bewusst Teil dieser Schöpfung sein zu dürfen, mein Leben 
bereichert. Nach Aum Atma platzierst du während Bhaskaraya Hände in Namaskar vor 
(aber nicht auf) dein Stirn-Chakra.  
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf die Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.  
Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahre Art von allem, auch von mir. Und dir 
danke ich für all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Dieses Mantra 
wird dreimal wiederholt. Leg deine Hände über dein Herz und beug deinen Kopf leicht 
nach unten. Am Ende bringst du deinen Kopf in eine aufrechte Position und legst deine 
Hände in deinen Schoß.  



 

 155 

Track 2: Cittayam Puja 
– Dankgebet für deine Geburt und das dadurch 
bewusst erfahren dürfen von deiner Seele 

Mantra: Atman Cittayam, Cittayam Anandam 
 
Freie Übersetzung: Beseelung führt, indem du Mensch 
geworden bist, zu Bewusstsein (Cittayam) und durch 
dieses Bewusstsein bist du fähig, die Glückseligkeit 
deiner Seele zu erfahren. 

 
Die Cittayam Puja ist ein Dankgebet für deine Geburt, denn sie ist der wichtigste Teil des 
Menschseins. Denn als Mensch hast du die Chance, das Besondere am Leben bewusst 
zu erfahren, nämlich das Beseelte. Du bist nicht nur Teil des Lebens, sondern du kannst 
es von der Oberfläche bis in die Tiefe bewusst wahrnehmen. Du warst schon immer ein 
Teil davon, aber du hast dich auf einer tiefen Ebene entschieden, ein bewusster Teil 
davon zu sein. 

Das darf man nicht unterschätzen. Denn wenn du nur ein Teil eines größeren Ganzen 
bist, in das du integriert bist, kannst du dir dessen noch nicht bewusst sein. Gerade dieser 
zusätzliche Bewusstseinsraum, der Dualität und Unterscheidungsfähigkeit schafft, gibt 
dir die Möglichkeit, dir bewusst zu werden, ob du Teil von etwas Größerem bist oder 
davon getrennt. In einer Welt der Einheit, in der alles eins ist, kannst du dir nichts 
bewusst sein, weil es dann keine Unterschiede gibt, die auffallen und dir etwas 
bewusstmachen. Durch deine Geburt und die innere Präsenz, die mit dem Menschsein 
einhergeht, entsteht die Möglichkeit, das Wunder des Lebens bewusst zu erfahren und 
bewusst daran teilzuhaben. Diese ganze Welt, dieser ganze Kosmos wurde geschaffen, 
um Menschen wie dir die Möglichkeit zu geben, bewusst zu spüren, dass du beseelt bist 
und dass dieses Bewusstsein der Ursprung von allem ist. 

In der Cittayam Puja bittest du deine Seele (Atman), dein Bewusstsein (Cittayam) mit ihrer 
Sphäre zu beeinflussen und dir dadurch mehr Raum für Einsicht zu geben. Wenn die 
Seele das Bewusstsein beeinflusst, entsteht ein Frieden, durch den alle kampforientierten 
Gedanken verschwinden und die Pole der Dualität sich wieder liebevoll ergänzen. Die 
Polaritäten in dir kommen dann zusammen, wie deine Hände in der Freundschaftsgeste 
des Namaskar oder wie du aus Liebe friedvoll in ein Zusammensein mit anderen 
Menschen kommst. Wenn du dies zulässt, spürst du, wie das Leben mit dir selbst und 
mit anderen zugänglicher wird für die Glückseligkeit der Beseelung, Ananda, den Nektar 
deiner Seele. Diese Puja lässt dich erkennen, dass du geboren wurdest, um dir des 
göttlichen Hintergrunds von allem bewusst zu sein. Wenn du dir dessen in dir selbst, in 
anderen, in allem, was existiert, bewusst bist, öffnet sich der Weg zu einer friedvollen 
und fruchtbaren Gemeinsamkeit. 

Das Mantra Atman Cittayam, Cittayam Anandam besteht aus vier Teilen und Gesten. Der 
erste Teil dieses Mantras ist der Sanskrit-Begriff Atman, was „allumfassende Seele oder 
Beseelung von allem“ bedeutet. Oft wird der Begriff Atman als Mutterseele verwendet, 



 

 156 

um den Unterschied zu Jivatman, der individuellen Seele in jedem Menschen, zu 
verdeutlichen (siehe auch Jivatman Puja). Der erste Teil des Mantras bedeutet also: Ich 
fühle meine Beseelung. 

Der zweite Teil des Mantras ist das Sanskrit-Wort Cittayam. Cit ist ein Schlüsselbegriff 
aus der hinduistischen Literatur und bedeutet „Bewusstsein“, und das Wort Citta lässt 
sich am besten mit dem deutschen Wort „Geist“ oder der Kombination „Herz und 
Geist“ übersetzen. Ayam bedeutet dann „dies“. Beides zusammen bedeutet, dass es um 
das begrenzte menschliche Bewusstsein geht. In diesem Mantra öffnest du dein 
Bewusstsein, das normalerweise durch Zielstrebigkeit verengt und damit begrenzt ist, um 
es für den Einfluss der Seele empfänglich zu machen. Der zweite Teil des Mantras 
bedeutet also: Ich lasse mein Bewusstsein dafür empfänglich sein. 

Der dritte Teil dieses Mantras ist wieder der Sanskrit-Begriff Cittayam. Bei diesem Mantra 
lässt du das nun vollständig empfängliche Bewusstsein mit dem Einfluss der Seele füllen. 
Während du mit den Armen durch deine Aura gehst, lässt du diesen Einfluss auf alle 
Chakren von deiner Mitte bis über deinen Scheitel wirken und vereinigst alles durch die 
harmonisierende Geste der Namaskar-Position über deinem Kopf. Der dritte Teil des 
Mantras bedeutet also: Hierdurch entsteht Frieden in meinem Bewusstsein. 

Der vierte Teil des Mantras ist das Sanskrit-Wort Anandam, was „mit Glückseligkeit 
verbunden sein“ bedeutet. Glückseligkeit ist, wenn man ganz vom Gefühl des Glücks 
durchdrungen ist, sodass das Ego sanft wird und der wahre Wert des Glücks alles 
durchdringt. Der vierte Teil des Mantras bedeutet also: Frieden, der es mir ermöglicht, 
den liebevollen Wert der Glückseligkeit zu erfahren. 

Übersicht der Gesten bei der Cittayam Puja 

 

Atman - Ich fühle meine Beseelung. 
Bei Atman bringst du die Fingerspitzen auf den Punkt unter deinem Brustbein. Diese 
Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, um dich, da wo Kraft und Liebe zusammen 
kommen, zu öffnen für die Beseelung, die in dir wohnt. 

 

Cittayam - Ich lasse mein Bewusstsein dafür empfänglich sein. 
Bei Cittayam öffnest du von da aus die Arme, bringst die Ellenbogen gegen die 
Körperseiten und lässt die Innenseiten deiner Hände auf Brusthöhe offen nach vorne 
weisen. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, zu öffnen und die Seele nicht 
mehr verdeckt zu halten und Einsicht deine Unwissenheit erhellen zu lassen. 

 

Cittayam - Das schafft Frieden in meinem Bewusstsein. 
Bei der zweiten Cittayam bringst du die Hände von der Seite aus über dem Kopf in 
Namaskar. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, um das Bewusstsein eine 
friedvolle Offenheit, statt eine suchende Dualität sein zu lassen. 

 

Anandam - Frieden, der mich den liebevollen Wert der Glückseligkeit erfahren lässt. 
Bei Anandam bringst du deine Hände in Namaskar vor dein Herzchakra. Diese Haltung 
symbolisiert deine Bereitschaft, um deiner inneren Stimme der Glückseligkeit zu folgen. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten.  



 

 157 

Sravana & Pranidhana Puja 
– Pujas für das Vishuddhi-Chakra 
(reinigend) 

Dauer Sravana Puja: 31.12 Minuten. 
Dauer Pranidhana Puja: 27.03 Minuten. 
 
 
www.anandajay.org/de/albums/sravana-en- 
pranidhana-puja 

 
Track 1: Sravana Puja 
– Dankgebet für spirituelles Erwachen 

Mantra: Sravanam Akasha, Sravanam Anandaveda 
 
Freie Übersetzung: „Höre auf das Licht, höre auf die 
Weisheit deines Herzens.“ 
 

In der Sravana Puja zeigst du, dass du offen bist für das 
kosmische Licht und dein inneres Licht, die beide 

dasselbe sind. Du bist bereit, dich davon nähren zu lassen, in eine andere Schwingung zu 
kommen und dadurch mit deinem wahren Wesen verbunden zu sein. Indem du sowohl 
auf dich selbst als auch auf andere und auf das große Unbekannte (Akasha) – das 
Unsichtbare, Unhörbare und Undefinierbare – hörst (Sravanam), es zulässt, aufnimmst 
und empfänglich bist, löst du dich von deiner Ich-Bezogenheit und erweckst die 
Glückseligkeit deines Herzens (Anandaveda). Wenn du dich für das unsichtbare Licht 
öffnest, für den unhörbaren Klang hinter allen Klängen, für das Undefinierbare, das dein 
Ursprung und deine tiefste Natur ist, gibst du dir den Raum, dich von diesem 
Unbekannten bereichern zu lassen und in eine neue Entwicklung zu kommen. 

Übersicht der Gesten bei der Sravana Puja 

 
Sravanam Akasha - Ich höre auf das kosmische Licht. 
Während Sravana Arkasha: Höre auf das Licht, bringst du deine Hände in Namaskar auf 
das Stirnchakra und öffnest dich für das sichtbare und das spirituelle Licht von außen. 

 

Sravanam Anandaveda - Ich höre auf das Licht meiner Seele. 
Während Sravanam Anandaveda: Höre auf die Weisheit deines Herzens, legst du die Hände 
gekreuzt übereinander auf die Mitte des Brustbeins und öffnestdich für das erfahrbare 
und spirituelle Licht von innen. Dein Kopf beugt während dem Fühlen etwas nach unten 
und wenn die nächste Mantra beginnt, dann hebst du den Kopf wieder hoch und machst 
die Bewegung die die Hände in Namaskar auf die Stirn bringt für die erste Mantra. 



 

 158 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 

Track 2: Pranidhana Puja 
– Dankgebet für andächtige Hingabe 

Mantra: Brahman Shaucam Pranidhanam 

Freie Übersetzung: „Die schöpfende Kraft inspiriert 
mich, ihre Reinheit säubert mich und die völlige 
Hingabe daran entlastet mich und macht mich frei.“ 
 

In der Pranidhana Puja öffnest du dich für die kosmische, inspirierende Energie (Brahman), 
du lässt dich von ihrer Reinheit säubern (Shaucam) und du erfährst die Schönheit der 
Hingabe (Pranidhanam). Die Puja öffnet dich für dein Verlangen, zu erfahren, was du 
wirklich bist und worum es im Leben wirklich geht. Du lernst, dass du nicht so sehr 
lernen musst, mit dem Leben umzugehen, sondern dass du lernen darfst, das Leben 
durch dich hindurchfließen zu lassen und etwas mit dir machen zu lassen, um so zu 
spüren, was immer wieder in dir als liebevolle Essenz übrigbleibt. Das Erfahren der 
Hingabe lässt dich spüren, dass du geliebt wirst, und das sorgt dafür, dass sich deine 
Zuneigung zu allem was lebt, weiterentwickeln kann. 

Der erste Teil dieses Mantras ist das Sanskrit-Wort Brahman, was wörtlich „ständige 
Ausdehnung oder Heilung“ bedeutet. Brahman steht für alles Erfahrbare und nicht 
Erfahrbare, für das Absolute, für das lebendige Ganze. Der zweite Teil dieses Mantras 
ist das Sanskrit-Wort Shaucam, was Reinheit bedeutet, was darauf hinweist, dass die 
Brahman-Energie alles in dir, vom Körper bis zur Seele, reinigt und säubert. Der dritte 
Teil dieses Mantras besteht aus dem Sanskrit-Begriff Pranidhanam, was Hingabe bedeutet. 
Hingabe bedeutet, das zu geben, was übrigbleibt, wenn du deine Essenz fühlst. Reinigung 
kann nur in Offenheit stattfinden, und alles loszulassen, was du nicht wirklich brauchst, 
kann nur in einer solchen Hingabe geschehen. 

Übersicht der Gesten bei der Pranidhana Puja 

 
Brahman - Ich öffne mich für die kosmische, inspirierende Energie. 
Während dem ersten Wort Brahman hältst du die Hände wie einen Kelch über das 
Stirnchakra auf der Stirn. Mit dieser Gebärde lässt du kosmische Energie über den Kelch 
von deinen Händen in deinen Kopf und deine Stirn strömen. 

 
Shaucam - Ich lasse mich von ihrer Reinheit säubern. 
Während dem zweiten Wort Shaucam bringst du die Hände in Namaskar (Gebetshaltung) 
vor das Herzchakra. Mit dieser Gebärde bestätigst du ein harmonisches Zusammensein mit 
deinem Herzen und lässtdie Reinheit der Energie, die du über den Kopf empfangen hast, 
durch deinen ganzen Körper und das Herz nach unten strömen. 



 

 159 

 

Pranidhanam - Frei erlebe ich die Schönheit der Hingabe. 
Während dem dritten Wort Pranidanam lässt du die Hände nach unten gehen und drehst  die 
Handflächen nach oben. Du lässt die Arme weiter nach unten hin sich öffnen und bringst 
sie in eine Gebärde, als ob du Wasser aus deinen Armen und Händen zur Erde strömen 
lässt. Diese Gebärde, wobei du die Energie auch aus deinem Unterkörper strömen lässt, ist 
eine Fortsetzung der vorigen Gebärde. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 

Mahadevata & Chakra Puja 
– Pujas für das Ajna-Chakra (ausweitend) 

Dauer Mahadevata Puja: 28.48 Minuten. 
Dauer Chakra Puja: 34.39 Minuten. 
 
 
 
www.anandajay.org/de/albums/mahadevata-en- 
chakra-puja 
 

 

Track 1: Mahadevata Puja 
– Dankgebet für die vier Lichter der Schöpfung 

Mantra: 
Aum Shanti Aum Brahma 
Aum Shanti Aum Shiva 
Aum Shanti Aum Vishnu 
Aum jaya Krishna namaha namaha 

 

Freie Übersetzung: „Oh Leben, indem ich dich in mir 
aufnehme, dich deine Arbeit tun lasse und dabei deine Unterstützung zulasse, fließt die 
Liebe, die ich dann als mein Wesen erkenne, ganz von selbst in all mein Handeln ein.“ 

Diese Puja öffnet dich für die vier Basiskräfte deiner Existenz: Inspiration, Entspannung, 
Unterstützung und Ausdruck. Das Sanskrit-Wort Mahadevata bedeutet wörtlich „die 
wichtigsten oder größten Götter“, aber Mahadevata ist auch eine Bezeichnung für 
Krishna, um anzudeuten, dass Krishna als der wichtigste Aspekt dieser vier angesehen 
werden kann. Der Gedanke dahinter ist, dass die hinduistischen Gottheiten Brahma, Shiva 
und Vishnu (der Schöpfer, Vernichter und Erhalter) zusammen das Leben bilden, aber 
auch, dass Krishna das Leben im Sinne der Vereinigung von Lebensweise und Seele in der 
Praxis symbolisiert. 

Die Mahadevata Puja lässt dich diese vier kosmischen Windrichtungen, wie Anandajay sie 
gerne nennt, erfahren. Brahma, Shiva, Vishnu und Krishna sind als spirituelle Energien vier 



 

 160 

Orientierungspunkte, die wie eine Art Thermometer genutzt werden können, um 
abzulesen, wo du dich gerade zwischen Himmel und Erde, zwischen Unterstützung 
(Shiva und Vishnu: Loslassen und Empfangen) und Gemeinschaft (Brahma und Krishna: 
Inspiration und Liebe) befindest. Diese Energien beeinflussen, wie du lebst, handelst, 
meditierst und Beziehungen eingehst. Anhand dieses Mantra-Gebets und der 
dazugehörigen Bewegungen kannst du fühlen, ob diese Energien den Raum bekommen, 
durch dich hindurchzufließen und deine Lebensweise zu beeinflussen. 

Ein besonderer Platz in dieser Puja ist dem Moment der Krishna-Energie vorbehalten. In 
dieser Puja lässt du zuerst die Energie von Brahma von oben durch dich hindurchfließen, 
wodurch du mehr Freiheit bekommst, um Hier zu sein. Dann lässt du die Energie von 
Shiva aus deinen Leisten zur Erde fließen, was dir mehr Freiheit gibt, unbelastet im Jetzt 
zu sein. Danach lässt du die Energie von Vishnu aus dem Raum hinter dir durch dich 
hindurchfließen, sodass diese Unterstützung dir mehr Freiheit gibt, das zu sein, was du 
hier auf der Erde bist. Wenn du diese Energien durch dich hindurchfließen lässt und all 
diese Freiheiten erfahren hast, öffnest du dich für die Krishna-Energie. Wenn du die 
Krishna-Energie frei fließen lässt, macht dich das immer glücklich. Du öffnest dich dann 
für die liebevolle Lebensenergie deines Herzens. Du spürst den Wunsch, diese freudige 
Energie an die Welt weiterzugeben, weil du spürst, dass du das Leben und deine 
Mitmenschen liebst und ihnen alles Gute und aufrichtigen Frieden wünschst. 

Die Brahma- und Shiva-Energie in dieser Puja sind gar nicht so unterschiedlich. Es sind 
zwei Aspekte ein und derselben Bewegung. Du kannst nicht den nächsten Moment 
annehmen, ohne zuerst den vorherigen hinter dir zu lassen. Du kannst nichts erschaffen, 
bevor du die bestehende Form verlässt. Neben diesem Fluss von oben nach unten, vom 
Empfangen und Loslassen, gibt es auch den Fluss von hinten nach vorne, vom 
unterstützt werden und Geben. Das Schöne daran ist, dass diese beiden Bewegungen die 
Form eines Kreuzes bilden, eines Kreuzes mit deinem spirituellen Herzen als 
Mittelpunkt, das auch ein christliches Symbol ist. Die Brahma- und Shiva-Energie machen 
das Ego sanft und halten es sanft, sodass Offenheit entsteht, um die Unterstützung 
(Vishnu) zuzulassen und Werte an die Welt weiterzugeben (Krishna), und so ist die 
Mahadevata Puja vollständig. 

Übersicht der Gesten bei der Mahadevata Puja 

 

Aum Shanti Aum Brahma - Oh heiliges Leben, komm zu mir. Das erste Mantra ist das 
Empfangende, Brahman. Die Haltung ist mit den Handflächen nach oben gerichtet und die 
Oberarme sind bei den Flanken. Es entsteht eine Art Tempel von Händen, Schultern, Ohren 
und Kopfwirbel (Kronenchakra). Diese sind zusammen die sieben Empfangspunkte. Brahman 
ist der Schöpfer. Er gibt schöpfende Energie, die dich ansteuert und inspiriert. 

 

Aum Shanti Aum Shiva - Oh heiliges Leben, fließe durch mich hindurch zur Erde hin. Bringe die 
Hände nach unten auf die Beine, die Daumen bei den Leisten. Shiva ist der Vernichter, womit 
du abführst, wegströmen lässt. Die sieben Punkte sind hier: die Beine, die Sitzbeinhöcker, das 
Geschlecht, das Perineum und das Steißbein. Darin ist das Geschlecht die treibende Kraft. 



 

 161 

 

Aum Shanti Aum Vishnu - Oh heiliges Leben, fließe unterstützend in mich hinein. Der Vishnu-
Aspekt ist das Nährende, Bedeckende, Umhüllende, das, was dich in Stand hält und unterstützt. 
Lege die Handflächen etwas oberhalb der Brust auf den Körper und fühle den Raum der hinter 
dir ist. Die sieben Empfangspunkte an der Rückseite sind hier: das Steißbein, das Kreuzbein, 
unten am Anfang des Hohlkreuzes, oben am Hohlkreuz, mitten auf der Rundung des 
Oberrückens, dem Nacken und dem Hinterkopf. 

 

Aum jaya Krishna namaha namaha - Oh heiliges Leben, mit Freude gebe ich das Wertvolle, das ich 
durch dich erfahre, an die Welt weiter. Das Krishna/Christus-Aspekt ist das Durchgeben an 
den andern, den Liebesaspekt, den sozialen Aspekt, das Gebende. Bringe die Hände mit den 
Handflächen nach oben etwas nach vorne und lasse sie nach unten weisen, mit Ellenbogen an 
der Seite. Die sieben Punkte sind hier: Nabel, Magen, Brustwarzen, Herz, Kehle und Zunge. 

Lege zum Schluss die Hände in Namaskar-Position oder mit den Handflächen nach oben in deinen Schoß.  



 

 162 

Track 2: Chakra puja 
– Dankgebet an die sieben Ebenen deines Daseins  

Mantra: 
Aum namah Muladhara, Aum namaha 
Aum namah Svadhisthana, Aum namaha 
Aum namah Manipura, Aum namaha 
Aum namah Anahata, Aum namaha 
Aum namah Vishuddhi, Aum namaha 
Aum namah Ajna, Aum namaha 
Aum namah Sahasrara, Aum namaha 

 
Freie Übersetzung: „Oh Lotus der ewigen Existenz, Verlangen, Kraft, Liebe, 
Verfeinerung, Weisheit, Inspiration, ich nehme dich dankbar an.“ 
 
Die Chakra Puja ist eine Puja, um mit deiner Geburt als Mensch in Frieden zu kommen. 
Sie besingt die wichtigsten Energien, die dir als Mensch zur Verfügung stehen, um dein 
Bestehen zu erleben. Die Puja lädt dich ein, anhand dieser Energien deine Geburt 
dankbar anzunehmen und dich mit deinen menschlichen Potenzialen und dem Wert 
deiner Existenz auseinanderzusetzen. Fühle sie, grüße sie, ehre sie durch die Mantras und 
die dazugehörigen Gesten, und sie werden dir mit ihrer Offenheit und ihren Werten 
dienen, sodass sie gemeinsam deinem Seins-Raum mehr Freiheit geben. 

In diesem Gebet richtest du dich an die sieben wichtigsten und bekanntesten Chakren, 
beginnend vom Beckenboden, die du durch die Mantras und die dazugehörigen Gesten 
immer wieder ehrerbietig grüßt. Mit dem ersten Mantra grüßt du das Muladhara-Chakra 
oder Basis-Chakra, den wesentlichen Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf 
der Erde Stabilität, Grundlage und Raum zum Sein gibt. Das zweite Mantra begrüßt das 
Svadhisthana-Chakra, deine „eigene Bleibe oder eigenen Wohnort“, den Ort in dir, an dem 
du immer wieder das Eigenste von dir selbst erfährst und wiederfindest, an dem du dich 
wirklich zu Hause fühlst. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruß an den 
wesentlichen Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf der Erde Eigenheit, 
Essenz und Lebenskraft gibt. Das dritte Mantra begrüßt das Manipura-Chakra, die 
Juwelenstadt, das Magen- oder Manifestationschakra und bezieht sich auf deine Art der 
Manifestation, deine Emotionalität und deine Anwesenheit. Hier begrüßt du den 
wesentlichen Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf der Erde Tatkraft, Mut 
und Ausstrahlung gibt. Im vierten Mantra grüßt du das Anahata-Chakra oder Herzchakra, 
eine Qualität von reinem, unberührtem und unverfälschtem Wert. Das Mantra dieses 
Chakras ist ein ehrerbietiger Gruß an den wesentlichen Wert dessen, was dich während 
deiner Existenz auf der Erde am meisten berührt, bewegt und dir das Gefühl der 
Harmonie gibt. Das fünfte Mantra ist ein Gruß an das Vishuddhi-Chakra oder Kehlchakra, 
die Reinheit, die du erfährst, wenn du nicht mehr vergleichst und dein Geist zur Ruhe 
gekommen ist. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruß an den wesentlichen 
Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf der Erde Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit 
und das Gefühl der Reinheit schenkt. Das sechste Mantra grüßt das Ajna-Chakra oder 



 

 163 

Stirnchakra, die wesentliche Einsicht, die über dein persönliches Denken und Wissen 
hinausgeht. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruß an den wesentlichen 
Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf der Erde transformierende Einsicht, 
Weisheit und Versöhnung schenkt. Das letzte Mantra ist ein Gruß an das Sahasrara-
Chakra, das Kronen- oder Ganzheits-Chakra, die Krone der Chakren, symbolisiert durch 
eine tausendblättrige Lotusblume. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruß 
an den wesentlichen Wert dessen, was dir während deiner Existenz auf der Erde 
Umhüllung, Ganzheit und Gottes- oder All-Bewusstsein schenkt. 

Weitere Infos über den Wert und die Wirkung der Chakren findest du in den Chakra-
Energiebeschreibungen bei den Chakra-Resonance-Ragas ab Seite 189. 

Übersicht der Gesten bei der Chakra Puja 

 

Aum namah Muladhara Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Stabilität.  
Bring die Hände hinten auf deine Sitzfläche mit den Fingerspitzen nach unten und 
die Spitzen der kleinen Finger und der Ringfinger gegeneinander, und öffne dich für 
die Verbindung des Perineums mit dem Untergrund. Fühle den Temperatur-
Austausch mit dem Untergrund, wodurch sich das Perineum weiter öffnen kann. 

 

Aum namah Svadhisthana Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Fruchtbarkeit.  
Bring die Hände auf den Unterbauch mit den Fingerspitzen der Mittel- und 
Zeigefinger gegeneinander beim Schambein und öffne dich für die Verbindung deiner 
Hände mit deinem Gefühl in diesem Teil deines Bauches. Fühle den Temperatur-
Austausch mit diesem Gebiet, sodass es Raum bekommt, um sich weiter zu öffnen. 

 

Aum namah Manipura Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Kraft. 
Bring die Hände mit den Daumen auf deinen Brustrand und die Fingersitzen der 
Mittelfinger gegeneinander auf das Magengebiet und öffne dich für die Verbindung 
deiner Hände mit dem Gefühl in deinem Magen. Fühle auch jetzt den Temperatur-
Austausch mit diesem Gebiet. 

 

Aum namah Anahata Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Zuneigung.  
Bring die Hände mit den Handchakren auf die Brust, sodass die Spitzen der Mittel- 
und Ringfinger einander berühren unter der Mitte des Brustbeins und öffne dich für 
die Verbindung deiner Hände mit dem Gefühl in diesem Teil deines Brustbeins. Fühle 
auch immer den Temperaturaustausch im jeweiligen Gebiet. 

 

Aum namah Vishuddhi Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Ehrlichkeit.  
Bring die linke Hand auf das Gebiet unten an deinem Hals und die rechte Hand unten 
auf deinen Nacken. Halte dabei die Zunge entspannt, sodass die Ohren offen bleiben 
für deine innere Stimme. Du öffnest dich für die Verbindung mit deinen 
Handchakren und deinem Kehlgebiet.  

 

Aum namah Ajna Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Weisheit.  
Bring das rechte Handchakra auf den Punkt zwischen den Augenbrauen und das linke 
Handchakra auf den gegenüberliegenden Punkt auf deinem Hinterkopf. Halte dabei 
die Augen entspannt, sodass die Ohren offen bleiben für spirituelle Inspiration. Du 
öffnest dich für die Verbindung mit deinen Handchakren und mit deiner Stirn. 

 

Aum namah Sahasrara Aum namaha - Oh sei gegrüßt, Quelle der Ganzheit.  
Deine Hände, ruhend auf den Innenseiten deiner Pulse, in einer Kelchform geöffnet, 
an beiden Seiten deines Scheitelpunkts. Halte dabei die Handchakren, Augen, Ohren, 
Zunge und die Wirbelsäule bis in das Perineum entspannt, sodass alles zum 
Empfangen bereit ist. Du öffnest dich für die Verbindung mit der Energie im Raum 
über deinem Scheitelpunkt und deinen empfangenden Händen. 

Während des Intermezzos legst du deine Hände nach oben gedreht in deinen Schoß oder auf deine Leisten. 



 

 164 

Anandajayah Sat-Ananda 
– Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-
Chakras (befreiend) 

Das Sat Ananda Mantra drückt die Erfahrung 
aus, dass das Licht deiner Seele, wenn du es frei 
erstrahlen lässt, alles in dir erleuchtet und dich 
klar erfahren lässt, dass dies das „Sein“ ist, die 
Quelle wahrer und erleuchtender Glückseligkeit. 
 
 
 

 
 

Mantra: 
Atmajyoti prakasha  
Prasada antardhana  
Brahmajyoti bhasvara  

Sat-ananda  
 

Freie Übersetzung: 

„Wenn das Licht der Seele (frei) leuchtet,  
empfängst du von deinem Wesen  
einen Segen von großem Wert,  
aus dem die strahlende Essenz  

freudig alles in deinem Leben erhellt.  
Dann weißt du,  
das ist das Sein,  

die Quelle des wahren Glücks.“ 
 

Bedeutung Sanskrit-Wörter: 
Atmajyoti: das Licht der Seele, geistiges Wissen und spirituelle Einsicht. 

Prakasha: Licht, strahlend, leuchtend. 
Prasada: Opfergabe, Gunst, Segen, gesegnete Nahrung. 

Antardhana: innerer Reichtum, Wert oder Schatz. 
Brahmajyoti: blendender Glanz des Wesentlichen. 

Bhasvara: das, was alles erleuchtet. 
Sat: Sein, Existieren, Geschehen, Stattfinden, Anwesendsein, das Wahre,  

das Echte, das Gute, das Richtige, das Schöne, das Weise und das Ehrliche. 
Ananda: wahres Glück. 

  



 

 165 

Über das Sat-Ananda Mantra 
Der tiefste Hintergrund von Anandajay's Teachings ist sein Erleben des Wertes und der 
Weisheit des „Licht des Seins“, und diese Essenz wird durch das Sat-Ananda-Mantra 
ausgedrückt. Durch vier Strophen erinnert dich das Mantra an dein inneres Seinslicht, 
deine Essenz und deinen wahren Ursprung. Sein Rhythmus, seine Klänge und seine 
Bedeutung bringen dich mit dem Licht deines eigenen Seins in Kontakt und begleiten 
dich still nach Hause. 
Das Mantra ist in seiner Essenz sehr einfach gehalten. Im Hintergrund erklingen leise 
Celli und Violinen, um den gefühlvollen Charakter des Mantras zu unterstreichen. Die 
Hintergrundmusik dieser Streichinstrumente wird nur durch eine einfache indische 
Trommel (Pakawaj) ergänzt, die die Erde und das physische Menschsein symbolisiert. 
Schließlich gibt uns das Menschsein die Möglichkeit, den Inhalt des Seins zu erfahren. 
Später im Mantra wird die Trommel kurz durch den Klang einer indischen Handglocke 
(Manjeera) ergänzt, um noch mehr geistige Offenheit zu schaffen. Vor dem Hintergrund 
dieser ruhigen Klänge erklingt dann der direkte Gesang, der das wichtigste „Instrument“ 
in diesem Mantra ist. Ein Mantra, das dich tiefer mit dem Licht deines eigenen Seins 
verbinden möchte. 

Die Sanskrit-Begriffe Atmajyoti, Brahmajyoti und Sat Ananda 
Im Sanskrit-Mantra wird derselbe Inhalt anders interpretiert und, wie es für das Sanskrit 
typisch ist, auf seine Kraft reduziert. Anandajay benutzt drei verschiedene 
Wortkombinationen, um den weitreichenden Wert des Seinslichts zu benennen.  

Zuallererst verwendet er den Begriff Atmajyoti, was das Licht der Beseelung bedeutet und 
wo die Seele für die gefühlsmäßige Erfahrung deiner Essenz steht. Von deiner Seele aus 
wird das Licht des Seins gewöhnlich als tiefe Weisheit, Liebe und Wahrheit erfahren.  

Zweitens benutzt er den Begriff Brahmajyoti. Hiermit ist das Licht gemeint, das mit 
Brahma, mit dem Ursprung und der Quelle des Lichts verbunden ist. Die Seele ist ein 
Gefühlswert innerhalb deines Menschseins, aber Brahma reicht viel weiter und umfasst 
die gesamte Schöpfung bis hin zu ihrem Ursprung. Wenn du dich mit dem Ursprung der 
Schöpfung verbunden fühlst, mit dem, aus dem alles entstanden ist und durch den alles 
Leben miteinander verbunden ist, öffnest du dich weiter als nur für deine persönliche 
Existenz. Aus dieser größeren Perspektive erfährst du das Licht des Seins normalerweise 
als deine Verwandtschaft mit allem anderen Leben um dich herum oder als das Gefühl, 
Teil eines größeren Ganzen zu sein.  

Als drittes verwendet Anandajay den Begriff Sat, der wörtlich „Sein“ oder Sein sowohl 
im Sinne von „stattfinden“, „alle Existenz umfassend“ als auch „anwesend“ bedeutet. Er 
verbindet das Wort Sat hier mit dem Begriff Ananda, was Freude und Glück bedeutet. 
Für ihn ist das Licht des Seins und sein Glanz, seine Lebendigkeit, sein Funkeln, ein 
Ausdruck des freudigen, essentiellen Glücks von Ananda. Er erfährt das Licht des Seins 
als Bewegungen des Lichts mit verschiedenen Strahlungsformen als Ergebnis der 
strahlenden Freude aus der Quelle des Seins. Der Titel dieses Mantras ist daher Sat-
Ananda Mantra. 



 

 166 

Die Sanskrit-Begriffe Prakasha, Antardhana und Bhasvara 
Um den Wert des Lichts, den er meint, noch genauer zu verdeutlichen, verwendet er 
auch drei Begriffe, die sich auf die Kraft des Lichts und dem Wert des Leuchtens 
beziehen. Erstens verwendet er mit dem Wort Atmajyoti den Begriff Prakasha, bei dem es 
um die unendliche Räumlichkeit der Kraft des Lichts geht. Schließlich will das Licht des 
Seins über deine Seele in alles durchscheinen. Neben dem Wort Prasada erwähnt er den 
Begriff Antardhana, bei dem es um das strahlende Licht des inneren Wertes geht, denn 
nur schön geschliffene Juwelen können im Licht erstrahlen. Drittens verwendet er mit 
dem Wort Brahmajyoti den Begriff Bhasvara, der mit dem Ursprung des Lichts zu tun hat. 
Licht kommt immer aus einer Quelle, und Brahma ist die Quelle aller Quellen, das 
ursprüngliche Licht. 

Der Begriff Prasada 
Diese sechs Begriffe, die drei Werte des Seinslichts und die drei Qualitäten der 
Lichtausstrahlung, kommen in der zweiten Zeile des Mantras in dem Begriff Prasada 
zusammen. Der Begriff Prasada steht in Indien traditionell für Früchte oder andere 
wertvolle und liebevoll zubereitete Speisen, die man als Zeichen des Respekts vor einem 
spirituellen Aspekt des Lebens anbietet. Laut Anandajay ist es spirituell gesehen 
umgekehrt und das Licht des Seins wird dir dauerhaft als Prasada vom Leben angeboten. 
Dieses angebotene Licht, das dich immer wieder segnet, wenn du es aufnimmst, zeigt dir 
den Reichtum, die Liebe und die Güte der Existenz. Du erfährst wie es ist, von dieser 
Tiefe erfüllt, geborgen und getragen zu sein. Indem du dich immer wieder für die 
Einbettung des Seins öffnest, fühlst du dich frei, dich immer weiter dem Leben zu öffnen, 
sodass sich der Wert deines Lebens weiter ausbreitet. 

Lass diesen Inhalt, zusammen mit den Klängen und Worten tief in dir durchwirken, 
sodass dieses Mantra und evtl. dein Mitsingen, dich dabei unterstützen dürfen, öfter und 
tiefer spirituell genährt und berührt zu werden von diesem Prasada. Dann können diese 
Segnungen dich dabei unterstützen, aus deinem Herzen, deiner Seele und deiner 
menschlichen Existenz heraus offen im Leben zu sein. Eine Offenheit, die den Weg 
ebnet, um auch mit anderen Menschen würdig zusammenzuleben und mit ihnen und 
allem anderen Leben gemeinsam im Licht des Seins verbunden zu sein. Dann wirst du 
erfahren, was wahrer Frieden ist. 
 
 
www.anandajay.org/de/albums/anandajayah-sat-ananda 
Dauer Anandajayah Sat-Ananda Mantra: 59.52 Minuten. 
  



 

 167 

Anandajayah Darshan 
– Mantra zur Harmonisierung der sieben 
Chakren (harmonisierend) 

Das Darshan Mantra (1-Stunden-Version) öffnet 
dich für den intimen Seelenkontakt mit dem 
Anandajaya in deinem Inneren, mit dem Inhalt 
deines spirituellen Herzens, um als Ganzes mit 
den Energien und Schwingungen von Liebe, 
Licht, Frieden und Freiheit gesegnet zu werden. 
 
 

Mantra: 
Out of my heart, I cover you with love. 
Out of compassion, I bow for you, deep. 

From the bottom of my being, I show you my essence. 
Oh my sweet soul, oh my sweet soul.  

 
To soften your fears, and the body they hide in.  
To melt your resistance, and the fighting you do.  

To awake to yourself, and the truth we both live in. 
Oh my sweet soul, oh my sweet soul. 

 

Freie Übersetzung: 
(Schreib deinen Namen in die gepunkteten Linien) 

 
Oh meine liebe beseelte ……….., 

aus der Tiefe meines Herzens umhülle ich dich mit Liebe. 
Oh meine liebe beseelte ………., 

aus würdiger Verbundenheit verneige ich mich tief vor dir. 
Oh meine liebe beseelte …………, aus der Tiefe meines Seins 

lasse ich die in mir vorhandene Essenz zu dir strömen. 
Oh meine liebe beseelte………, oh meine liebe, beseelte………. 

 
Um so deine Ängste und den Körper, in dem sie sich verstecken, zu besänftigen. 

Um so deinen Widerstand und deine Gewohnheit zu kämpfen, schmelzen zu lassen. 
Damit du erwachst, für dein „Selbst“ und die Wahrheit, zu der wir gemeinsam gehören. 

Oh meine liebe beseelte………, oh meine liebe beseelte……… 
 

 
www.anandajay.org/de/albums/anandajayah-darshan 

Dauer Anandajayah Darshan Mantra: 57.54 Minuten. 



 

 168 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4.   Surya Namaskar Album: 
 

3 Surya-Rituale 
1 -Pranayama & 1 -Puja Mantra 

 
 

 
 

1. Surya Namaskar-Mantras: 
Ein Tribut an deine innere Sonne, deine 
Seele. 

  



 

 169 

Surya, deine innere Sonne 

Surya Namaskar, der „Gruß an die Sonne“, ist ein Gruß an den wichtigsten 
Himmelskörper, der das Leben hier auf der Erde ermöglicht: die Sonne. Dieser Gruß ist 
ein Symbol für den Gruß an den innersten, wertvollsten Aspekt von dir als Mensch, der 
dein Leben wertvoll macht, deine innere Sonne, deine Seele. Surya Namaskar ist also ein 
heiliger Gruß, eine tiefe Verbeugung deiner Persönlichkeit vor den zwölf Aspekten 
deiner Seele, um mit ihnen Freundschaft zu schließen, mit ihnen wiedervereint zu 
werden, mit ihnen eins zu werden, geheilt und geheiligt zu werden. Dann bekommt 
Menschsein plötzlich eine ganz andere Bedeutung, und die daraus hervorgehenden Taten 
und Früchte dienen dem Leben in seinem ganzen Wert, seiner kostbaren Bedeutung. 

Wenn du die Seele kennenlernen möchtest, dann möchtest du etwas kennenlernen, das 
größer ist als der Rahmen deiner Orientierung, das größer ist als dein Sehenwollen und 
der damit verbundene Fokus. Aber der einzige Weg, sie kennenzulernen und zu erfahren, 
besteht darin, sie ganz in dir zuzulassen, sie freudig zu empfangen, sodass sie in dir, in 
deinem „Seinsraum” verstanden wird. Das „Ich“ kann die Seele nicht als Ganzes 
überblicken und sollte sie auch besser nicht direkt anschauen, so wie es auch die Sonne 
nicht als Ganzes überblicken kann und besser nicht direkt in die Sonne schauen sollte, 
aber das „Ich“ kann die Sonne, die Seele empfangen, kann offen sein für den Einfluss 
der Seele, offen für die Wärme, das Licht und die Strahlung der Sonne, der Seele. 

Deshalb ist die größte spirituelle Einladung an den Menschen, überzeugt, dass er sich im 
Leben konzentrieren muss, um etwas zu erreichen, sich empfänglich warden zu lassen, 
um zu fühlen, was das Leben als Ganzes ist und wie es gemeint ist. Dann erfährst du die 
Ganzheit und wie sie dich erfüllt, denn nur in der Vollkommenheit der Ganzheit hat die 
Seele Raum, fühlt sie sich zu Hause und kann sie sich entfalten. 

Der Surya Namaskar beginnt mit dem Aspekt Mitraya, weil dadurch der Wert der 
Freundschaft und damit der Seele als dein Freund oder Geliebter zum Vorschein kommt. 
Dies ist die Grundlage, von der aus der Surya Namaskar ausgeht, und ein guter Kontakt 
zu dieser Eigenschaft wirkt sich positiv auf die anderen elf Bewegungen und Werte aus. 
Freundschaft ist schließlich der Gefühlsraum, in dem du dich geliebt fühlst, und das ist 
eine Voraussetzung für Entwicklung. Du traust dich dann viel mehr, du selbst zu sein (2. 
Aspekt: Ravaye) und erkennst dein Verlangen als deine Lebenskraft (3. Aspekt: Suryaya). 
Um dich dann weiterzuentwickeln, hast du als Mensch die Fähigkeit, wahrzunehmen (4. 
Aspekt: Bhanave), und damit diese Wahrnehmung aufrichtig sein kann, ist es wichtig, dass 
du dich frei (5. Aspekt: Khagaya) und gesund (6. Aspekt: Pushne) fühlst. Aus diesem 
Zustand heraus wirst du dich leichter an deinen Ursprung (7. Aspekt: Hiranyagarbhaya) 
erinnern und dich als Ganzheit (8. Aspekt: Maricaye) erfahren, und in dieser Offenheit 
wirst du dich öfter umhüllt (9. Aspekt: Adityaya) und inspiriert (10. Aspekt: Savitre) fühlen. 
Diese gefühlsmäßige und intuitive Leichtigkeit wird dir eine spirituelle Ausstrahlung (11. 
Aspekt: Arkaya) verleihen, sodass du deren Quelle wieder als dein liebevolles Wesen (12. 
Aspekt: Bhaskaraya) und liebsten Freund erkennst. Alle Surya-Übungen werden also 
ständig von dem Wert der Freundschaft begleitet, beginnend mit der Freundschaft zu dir 
selbst als Mensch und sich ausweitend bis zur Freundschaft mit deinem Wesen. 



 

 170 

Surya Namaskar Mantra 
– Hommage an die innere Sonne, deine 
Seele 
1. Surya Namaskar Mantra - 1 Zyklus von drei Mantras 
2. Surya Namaskar Mantra - 7 Zyklen von einem Mantra 
3. Surya Namaskar Mantra - 5 Zyklen von zwei Mantras 
4. Surya Prabhana Pranayama-Mantra 
5. Surya Puja 
 
www.anandajay.org/de/albums/surya-namaskar-mantras 
 
Die 5 Mantras auf diesem Album werden in drei 

großen Surya-Übungen verwendet: Surya Namaskar, Surya Prabhana Pranayama und Surya 
Puja. Surya Namaskar ist eine Übung, die den ganzen Körper beansprucht. Die Absicht 
von Surya Namaskar ist es, Surya, die Sonne, die innere Sonne, die Seele mit allen Zellen 
des Körpers zu begrüßen. Weil du spürst, dass es mehr gibt als deine Persönlichkeit und 
deinen Körper, möchtest du mit deiner Beseelung in Kontakt kommen. Als 
Persönlichkeit, die sich nach spiritueller Tiefe sehnt, gehst du durch das Surya Namaskar, 
durch die 12 Surya Mantras und die dazugehörigen Haltungen in Beziehung mit deiner 
Beseelung, und das beginnt mit der Begrüßung und Begegnung (Namaskar). 

Surya Puja ist eine Übung, die du im Sitzen ausführst und bei der du mit deinen Armen, 
Händen und deinem Kopf Gesten machst, um deine Dankbarkeit für alles auszudrücken, 
was du aus der Erfahrung deiner Seele schöpfst. Du bist dir deiner Seele bewusst und 
dankst auf diese Weise der großen Mutterseele, zu der alle Seelen gehören. 

Surya Prabhana Pranayama ist dann eine Pranayama (energetische Atemübung), die du im 
Stehen ausführst, wobei der gesamte Atemraum und der Raum für den Energiefluss 
angesprochen werden. Dieses Pranayama vereint fast alle wichtigen Aspekte der 
Pranayama-Praxis. In Bezug auf die körperliche Bewegung werden vor allem die Arme 
und Handchakren angesprochen, um sowohl den Atemraum als auch die energetische 
Freiheit bei der weiteren Öffnung zu unterstützen. 

Alle drei Übungen zusammen zeigen, wie jede Beziehung, also auch diese spirituelle 
Beziehung zur Seele, abläuft. Sie beginnt mit einer Begrüßung aus Respekt und Interesse. 
Dann kommen Momente, in denen man sich dem anderen tiefer öffnet und näher 
kommt. Dieser Austausch wird immer tiefer und es entsteht eine Dankbarkeit für das 
Miteinander und das Zusammensein. Diese Dankbarkeit füreinander wird mit der Zeit 
so groß, dass man Ego-Raum freigibt, den der andere nutzen kann. Wenn beide ihren 
Ego-Raum füreinander freigeben, kommt man immer mehr in Einklang mit dem tiefen 
Wunsch, in der Energie und Ausstrahlung des anderen zu leben. Mögen Namaskar, Puja 
und Pranayama dir auf diese Weise dabei helfen, eine aufrichtige und tiefe Beziehung zu 
deiner  Seele aufzubauen, nach der du dich schon so lange sehnst. 



 

 171 

Track 1-3: Surya Namaskar-Mantra 
- Ode an deine Seele 

1. Surya Namaskar-Mantra - 1 Zyklus (14.35 Minuten) 
2. Surya Namaskar-Mantra - 7 Zyklen (34.39 Minuten) 
3. Surya Namaskar-Mantra - 5 Zyklen (43.01 Minuten) 
 
Dieses Album enthält drei Mantra-Begleitungen für das 
Surya Namaskar Ritual. Alle drei haben ihre eigene 
Stimmung und helfen dir, die Serie der Surya Namaskar-
Haltungen mehr oder weniger langsam auszuführen. 
 

Das Mantra beginnt mit einer musikalischen, meditativen Einleitung, in der das Aum 
gesungen wird, das den Urklang, das Wesentliche, das Absolute symbolisiert, das die 
Essenz von allem enthält. Das Mantra geht dann weiter mit dem Singen des Surya-
Mantras in einem langen Zyklus von ca. 15 Minuten, 7 kurzen Zyklen von ca. 30 Minuten 
und 5 mittleren Zyklen von ca. 45 Minuten. Die Sanskrit-Mantras sind: 
 

Aum mitraya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht meines liebevoller Freundes. 

Aum ravaye namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, aus dem alles entstanden ist. 

Aum suryaya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das mich am Leben hält. 

Aum bhanave namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das alles sichtbar macht. 

Aum khagaya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das mich erfahren lässt, was ungebundene Freiheit ist. 

Aum pushne namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das meine wichtigste Nahrung ist. 

Aum hiranyagarbhaya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das der erste Aspekt der gesamten Schöpfung ist. 

Aum maricaye namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das heilt. 

Aum adityaya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das wie eine Mutter Licht weitergibt. 

Aum savitre namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht der geistigen Inspiration. 

Aum arkaya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das mit seiner Strahlung alles erreicht und öffnet. 

Aum bhaskaraya namaha 
Ich grüße dich, Sonne, Seele, Licht, das sowohl Quelle als auch Schöpfer ist. 

Aum shanti aum 
Dein Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir. 



 

 172 

Surya Namaskar-Haltungsreihe 
 

 

Stehe mit Namaskar + aum mitraya namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als freudevolle Quelle der Liebe und 
Freundschaft. 
Ich grüße dich von Herzen, liebevoller Freund, denn du bist meine Seele. 

 

 

Nach der Rückwärtssichel stehst du gerade +  aum ravaye namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als wichtigster und stabiler Brennpunkt 
inmitten aller Veränderungen. 
Ich öffne mich dir und vertraue dir als meinem stabilen Kern. 

 

Hand-Fuß-Stellung +  aum suryaya namaha. 
Die Sonne, das Wesen, leuchtet als das Feuer des Verlangens, das die 
Suche nach Ganzheit anregt. 
Ich verneige mich vor deiner kraftvollen Energie, die das Feuer meines 
Verlangens nach Ganzheit wach hält. 

 

 

Halbe Kobra links + aum bhanave namaha. 
Die Sonne, das Wesen, das Licht als Spenderin der Sicht und 
Wahrnehmung. 
Ich knie vor dir nieder und erkenne, dass du mir das Licht für mein 
Sehen und meine Wahrnehmung gibst. 

 

 

Gerade Brücke +  aum khagaya namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als ungebundene und freie Energie in 
einem räumlichen Bewusstsein. 
Ich erkenne, dass mein Wesen so ungebunden und frei ist wie dein 
Licht. 

 

 

Die Acht-Punkte-Haltung +  aum pushne namaha. 
Die Sonne, das Wesen, das Licht als elementarer Bestandteil der 
Nahrung für jede Art von Wachstum. 
Ich öffne mich für die Erde und die Sonne als meine grundlegende 
materielle Nahrung und für meine Seele als spirituelle Nahrung. 

 

Lorem ipsum



 

 173 

 

Der Schwan + aum hiranyagarbhaya namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als ursprüngliche Reinheit. 
Ich nehme für dich die Form eines Schwans an, das Symbol der Reinheit 
und Unverfälschtheit, und bestätige damit mein Bewusstsein für deine 
Reinheit und Ursprünglichkeit.  

Der Hund + aum maricaye namaha. 
Die Sonne, das Wesen, das Licht als der Heiler, der strahlen lässt. 
Ich bin mir bewusst, dass es deine strahlende Kraft ist, die mich gesund 
hält, wenn ich sie auf mich einwirken lasse. 

 

Halbe Kobra rechts + Aum adityaya namaha. 
Die Sonne, das Wesen, das Licht als mütterliche Umhüllung. 
Ich knie vor dir nieder, weil ich dich als die Mutter allen Lichts erkenne, 
die mich weiterhin mit ihrem Licht umhüllt, wie die Sonne die Planeten.  

Hand-Fuß-Stellung + aum savitre namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als Quelle der Inspiration und spirituellen 
Begleitung. 
Oh spirituelle Inspiration, ich verneige mich vor dir, denn ich möchte von 
deinem Licht zu meinem wahren Selbst begleitet werden.  

Sichel nach hinten, gerade stehen + aum arkaya namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als die Strahlung, die bis zum Kern von 
allem reicht. 
Ich öffne mich für deine Ausstrahlung, mit der du mich durch alle 
Unklarheiten hindurch immer bis in mein tiefstes Wesen erreichst. 

 

Stehen + namaskar + aum bhaskaraya namaha. 
Die Sonne, das Sein, das Licht als der allumfassende Hintergrund der 
Schöpfung. 
Aus meiner tiefsten Berührbarkeit grüße ich dich liebevoll, Quelle des 
schöpferischen Lichts. 

 



 

 174 

Track 4: Surya Prabhana Pranayama Mantra 
- Der leuchtende Sonnenatem 
Das Surya Prabhana Pranayama, auch „strahlende 
Seelenatmung“ genannt, hilft dir, deinen Atem besser zu 
nutzen und dein Bewusstsein zu erweitern.  

Dauer: 30.19 Minuten. 

 

 
 

Die Bewegung des Atems, der Arme und Hände 
Mit einem langen, gleichmäßigen Einatmen berührst du während der Surya-Mantras die 
zwölf Qualitäten und beim Ausatmen richtest du während des folgenden Mantras deine 
innere Aufmerksamkeit auf deine Dankbarkeit (in Sanskrit dhanyavadah) für das Erfahren 
der Qualitäten deines Wesens. Siehe die Übersicht über die Surya-Qualitäten, ihre 
Bedeutung, den entsprechenden Chakra-Bereich und die dazugehörige Hand- und 
Armposition. Diese werden hier separat aufgeführt, aber du machst sowohl beim 
Einatmen als auch beim Ausatmen eine fließende Bewegung. 

Der Atem verläuft, wie gesagt, während der gesamten Übung gleichmäßig. Alle Namen 
hintereinander sind ein Einatmen und alle Dankbarkeitsmantras hintereinander sind ein 
Ausatmen. Du lässt also während des Einatmens die Luft ganz langsam hereinströmen. 
Du schaffst physisch Raum, indem du die Arme öffnest, und energetisch, indem du die 
Verbindungen spürst und den Atem ganz langsam einströmen lässt. Du musst dafür die 
richtige Einstellung finden, und die Begleitmusik gibt dir das richtige Timing für das Ein- 
und Ausatmen vor. 

Vor dem Mantra 
Das Surya Prabhana Pranayama Mantra wird wegen des Platzbedarfs für den Atem und die 
Arme im Stehen ausgeführt. Stell dich mit etwa fünfzehn Zentimeter Abstand zwischen 
den Füßen und den Innenseiten parallel zueinander hin. Halte deine Hände in Namaskar 
vor deinem Herzchakra und lass die Klänge der musikalischen Begleitung dich in die 
richtige Stimmung versetzen, bevor du mit dem ersten Pranayama beginnst. 

Leg kurz vor Beginn des Surya-Mantras und der Einatmung deine Hände übereinander, 
zuerst die linke Hand (die mit deiner Gefühlsseite korrespondiert) und darüber die rechte 
Hand (die mit deiner rationaleren Seite korrespondiert), im Bereich deines Herzchakras, 
und atme vollständig aus. 

Die Einatmungsbewegung 
Wenn das Surya-Mantra beginnt, beginnt die Einatmung und du schiebst deine Hände, 
die aufeinander liegen bleiben, sanft über den Körper nach unten über den exciting love-
point (direkt unter dem Brustbein) zum Magenchakra (dem stärksten energetischen 
Zentrum in deinem Bauchbereich) und von dort weiter zum Identitätschakra (dem 



 

 175 

stärksten energetischen Zentrum in deinem Unterbauchbereich und der Basis des 
Lebenswillens). Dann gleiten sie weiter entlang des Geschlechts zum Basis-Chakra (dem 
stärksten energetischen Zentrum im Perineum, das dich mit deinem Steißbein, deinen 
Füßen und der Erde verbindet). Dann lassen die Hände den Körper und einander los 
und du streckst deine Arme mit den Handflächen zu dir, gestreckt und parallel 
zueinander zum Boden, sozusagen in der 5.30-Uhr- und 6.30-Uhr-Position. 

Von hier aus lässt du beim weiteren Einatmen deine Hände nach außen drehen und deine 
Arme, immer noch gestreckt, an den Seiten des Körpers nach oben gehen, bis die Arme 
ganz über dem Kopf ausgestreckt sind. Um die Armpositionen der verschiedenen 
Namens-Mantras anzuzeigen, benutzt du die Zahlen der Uhr. Jedes Mal, wenn du mit 
den Armen auf Höhe einer bestimmten Zahl kommst, gehört dazu ein bestimmtes 
Chakra und du hältst kurz inne, um die Bedeutung dieses Chakras und den Sonnen- oder 
Seelenaspekt, der energetisch damit verbunden ist, zu spüren, damit dieser Wert kurz auf 
dich einwirken kann. Die Bewegungen der Arme und der Atem gehen dabei ganz 
fließend weiter. 

Wenn die Arme ganz gestreckt über dem Kopf sind, hakst du die Daumen ineinander, 
sodass die Handflächen nach vorne zeigen. Bring die Arme aus dieser Position noch 
etwas weiter nach oben und nach hinten, um noch mehr Platz im oberen Brustbereich 
zu schaffen, damit die Einatmung noch vollständiger werden und länger dauern kann. 

Die Ausatmungsbewegung 
Beim anschließenden Ausatmen kommen deine Arme dann in entgegengesetzter 
Richtung gestreckt zurück. Sie bewegen sich deutlich an den Seiten des Körpers, sodass 
die Breite in den Flanken gut spürbar ist und die Flanken besonders weit geöffnet 
werden. Wenn deine Arme zum Boden zeigen, sozusagen in der 5.30-Uhr- und 6.30-
Uhr-Position, bringst du deine Arme nach oben, indem du sie leicht beugst, und legst 
deine Hände auf den Unterbauch, die rechte Hand auf die linke. 

Schieb deine Hände sanft über dein Basis-Chakra, Identitäts-Chakra, Magenchakra und 
den exciting love-point zu deinem Herzchakra, wo ihre Bewegung dann am Ende dieser 
langen Ausatmung endet. Nachdem du kurz die Verbindung zum Herzchakra und den 
Wert von Bhaskaraya gespürt hast, kannst du die Hände so liegen lassen oder sie in 
Namaskar bringen, um die energetischen Auswirkungen dieser Pranayama-Übung zu 
spüren, während du deiner Energie die Freiheit gibst, in alle Richtungen zu strömen. 

Die Geschwindigkeit oder der Fluss der gesamten Bewegung hängt natürlich davon ab, 
wie offen dein Atemraum ist und wie ruhig der Atem dadurch fließen kann. Am Anfang 
kann das schneller sein als mit der Zeit, und schließlich wird es sehr angenehm, fließend 
und friedvoll. 

Nach dem Surya Prabhana Pranayama 
Wenn das Mantra beendet ist, kannst du dich in einer gekreuzten Beinhaltung auf den 
Boden oder einfach auf einen geraden Stuhl oder eine Meditationsbank setzen und die 
Wirkung des Pranayama weiter auf dich wirken lassen. Du bist jetzt sozusagen gereinigt 
durch das Fühlen der essentiellen Werte der Seele, der energetischen Werte der Chakren 
und der beruhigenden Werte deiner Dankbarkeit. Bleib einen Moment damit zusammen. 



 

 176 

Die einatmende, fließende Bewegung während der Surya-Mantras 

 

 

1. Mitraya 
Lieber Freund 

Herzchakra 

12. Bhaskaraya 

Liebe 

Engelspunkt     

 

 

2. Ravaye 
Mittelpunkt 

Reizvoller Liebes-Punkt 

11. Arkaya 

Offenheit 

Kronenchakra 

 

 

3. Suryaya 
Kraft 
Magenchakra 

 

10. Savitre 

Einsicht 

Stirnchakra 

 

 

4. Bhanave 
Licht 

Identitäts-Chakra 

9. Adityaya 

Geborgenheit 

Kehlchakra 

 

 

5. Khagaya 
Raum 

Basis-Chakra 

8. Maricaye 

Heilung 

Herzchakra 

 

 

6. Pushne 
Nahrung 

Identitäts-Chakra 

7. Hiranyagarbhaya  
Ursprung 

Magenchakra 

 



 

 177 

Die ausatmende, fließende Bewegung während  
des Dhanyavadah-Mantras 

 

 

1. Dhanyavadah 
Erster Teil 

8. Dhanyavadah 

 

 

 

2. Bahavah 7. Bahavah 

 

 

  

 

 

 

3. Dhanyavadah 
6. Dhanyavadah 

Zweiter Teil 

 

 

  

 

 

4. Bahavah 5. Dhanyavadah 

 

 

 



 

 178 

Track 5: Surya Puja 
– Dankgebet an die zwölf Qualitäten deiner Seele 

Die Surya Puja ist ein Gebet zu den Reflexionen der 
inneren Sonne, der Seele. 

Dauer: 32.54 Minuten 
 
 
 
 

 
 

Eröffnungsgebet: 
Aum shanti shanti aum 

Aum atma  
Aum purna ahsritha 

Aum purusha  
 

Mantra: 
Aum atma mitraya namaha 
Aum atma ravaye namaha 
Aum atma suryaya namaha 
Vahe atma shanti saranagati 

Aum atma bhanave namaha 
Aum atma khagaya namaha 
Aum atma pushne namaha 

Vahe atma shanti saranagati 

Aum atma hiranyagarbhaya namaha 
Aum atma maricaye namaha 
Aum atma adityaya namaha 
Vahe atma shanti saranagati 

Aum atma savitre namaha 
Aum atma arkaya namaha 

Aum atma bhaskaraya namaha 
Vahe atma shanti saranagati 

Aum shanti shanti aum 
 

Freie Übersetzung des Eröffnungsgebets: „Frieden ist die wahre Natur von allem. Oh 
unsterbliche Mutter-Seele. Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trägt. Oh meine 
ehrwürdige Seele, du bist das ewige Prinzip des Friedens und so bist du auch in mir.“ 



 

 179 

Freie Übersetzung Surya Puja: „Oh meine strahlende Seele, du bist mein Freund, mein 
Mittelpunkt und meine Kraft (zentrierende Werte). Du gibst mir Sicht, Raum und 
Energie (öffnende Werte). Du bist mein Ursprung, meine Heilung und meine schützende 
Aura (energetische Werte). Du gibst mir Einsicht, Ausstrahlung und die Verbindung zum 
wesentlichen Licht (wesentliche Werte). Oh glorreiche Seele, immer wenn ich dich 
erfahre und mich vor dir verneige, komme ich in eine friedvolle, bereichernde und 
glückbringende Offenheit. Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir.“ 

Die Surya Puja handelt von deiner Dankbarkeit für das Licht, sowohl von der äußeren 
Sonne als auch von deiner inneren Seele. Die Puja erinnert dich an die verschiedenen 
Formen des Lichts, die dir dienen und dich öffnen, klarer und freier werden lassen, dich 
entwickeln lassen. 

Die Surya Puja geht speziell um die Werte des Lichts, die du durch die Verbindung mit 
deiner Seele bekommst. Durch die Puja zeigst du deine Dankbarkeit für Atman, die 
Mutter-Seele, von der jedes Lebewesen durch individuelle Beseelung sozusagen ein Kind 
ist. Mit dieser Puja bedankst du dich bei der Mutter-Seele für alles Licht, das du von ihr 
empfangen durftest und darfst, und für alles, was das für dich als immer tiefer 
bewusstwerdender Mensch bedeutet. Es ist, als würdest du deiner Mutter für alles 
danken, was sie für dich bedeutet, oder als würdest du der Natur für alles danken, was 
sie dir gibt, oder als würdest du deiner persönlichen Innerlichkeit für alles danken, was 
du ihr zu verdanken hast. Du als Mensch mit deiner persönlichen Seele, Jivatman, drückst 
deine Dankbarkeit gegenüber Atman aus, der großen, alle Seelen umfassenden Mutter-
Seele. Es ist wie wenn ein Stern der Sonne für das Licht und alles, was er dadurch erhält, 
dankt. Jeder fühlt sich in gewisser Weise mit etwas Größerem verbunden, und diesem 
Größeren wird hier auf hingebungsvolle Weise aus dem Herzen heraus, berührt, gedankt. 

Die Surya Puja beginnt mit einem kurzen einleitenden Gebet, das die Stimmung und den 
Wert angibt, in dem die restlichen Mantras zum Ausdruck kommen. Dabei geht es vor 
allem um den tiefen, ehrfürchtigen Wert des Begriffs Seele, Atma, der auch im weiteren 
Verlauf dieser Puja noch oft vorkommt. 

Die zwölf Aspekte des Surya Mantras, die dann in dieser Puja behandelt werden, können 
in vier Teile unterteilt werden, die die vier Phasen der Beziehung zwischen dir und deiner 
Seele vertiefen. Die ersten drei Aspekte des Lichts, von Surya, befassen sich mit deinem 
Wunsch, mit deiner Seele in Kontakt zu kommem und dich dabei von deinen tiefsten 
Verlangens leiten zu lassen. Die nächsten drei Aspekte des Lichts, von Surya, handeln 
von der „Antwort der Seele“ auf die Beziehung, die du eingegangen bist. Die nächsten 
drei Aspekte des Lichts, von Surya, handeln von der Tiefe dieses vollkommen gegenseitig 
zugelassenen „intimen Zusammenseins “ zwischen dir und deiner Seele. Die letzten drei 
Aspekte des Lichtes, von Surya, handeln von der „spirituellen Erfüllung“, die dieses 
innige Zusammensein von dir und deiner Seele mit sich bringt. 



 

 180 

Übersicht der Gesten bei der Surya Puja 

 

Aum Shanti Shanti Aum - Frieden ist die wahre Art von allem.  
Mit Aum Shanti Shanti Shanti Aum legst du deine Hände übereinander (gekreuzt) in der 
Mitte deines Brustbeins und du beugst leicht deinen Kopf. 

 

 

Das einleitende Gebet (dieses wird dreimal wiederholt) 

Aum Atma Amrithathvam - Oh unsterbliche Mutter Seele. Mit Aum Atma Amrithathvam 
plazierst du deine Hände in Namaskar gegen dein Herzchakra. 

 

 

Aum Purna Asritha - Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trägt. Mit Aum Purna Asritha 
plazierst du deine Ellebogen an die Seite deines Körpers mit den Armen nach vorne 
gestreckt und mit den Handflächen nach oben gedreht um zu empfangen. 

 

 

Aum Purusha Tattvamasi - Oh meine ehrwürdige Seele, du bist das ewige friedliche 
Prinzip und als solche bist du auch in mir als Seele. Mit Aum Purusha Thatthvamasi 
plazierst du dein Hände in Namaskar gegen dein Stirnchakra und hältst diese auch noch 
während der Glocke (wiederhole diese Bewegungen dreimal). 

 

 

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahre Art von allem, auch von mir. Danke 
für all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Mit Aum Shanti Shanti 
Shanti Aum legst du deine Hände übereinander (gekreuzt) in der Mitte deines Brustbeins 
und beugst deinen Kopf leicht. 

 

 

Aum Atma Mitraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Freundschaft und Zuneigung mein Leben bereichert. Mit 
jedem Aum Atma (Oh meine Seele, meine innere Sonne) plazierst du deine Hände in 
Namaskar gegen dein Stirnchakra. Anschließend machst du die Gesten die jeden Aspekt 
begleiten. Während Mitraya bringst du die Hände in Namaskar gegen das Brustbein. 

 

 

Aum Atma Ravaye namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von dir als mein spirituelles Zentrum mein Leben bereichert. 
Während Aum Atma bringst du die Hände in Namaskar gegen dein Stirnchakra und 
während Ravaye legst du deine Fingerspitzen über deinem Magen, direkt unter das 
Brustbein. 

 

 

Aum Atma Suryaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert meines tiefsten Verlangens mein Leben bereichert. Nach Aum 
Atma bringst du während Suryaya die Hände mit deinen Fingerspitzen auf die Mitte des 
Magens. 

 

 

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände 
in Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von 
Mittel- und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen. 

 

 

Aum Atma Bhanave namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von hellem Licht und Sicht mein Leben bereichert. Nach Aum 
Atma bringst du während Bhanave die Handgelenke auf die Wangenknochen, die 
Handflächen offen und vor die Augen. 

 

 

Aum Atma Khagaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Ungebundenheit und Freiheit mein Leben erhellt. Nach 
Aum Atma bringst du während Khagaya die Arme seitlich ausgestreckt, horizontal, wie 
Flügel, und mit den Handflächen nach oben. 

 



 

 181 

Aum Atma Pushne namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert des Wachsens und Erblühens mein Leben bereichert. Nach Aum Atma bringst 
du während Pushne die Arme seitlich ausgestreckt und in einem 45 Grad Winkel, mit den 
Händen horizontal und die Handflächen nach oben um zu empfangen.  
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.  
Aum Atma Hiranyagarbhaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, das durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Reinheit und Originalität mein Leben bereichert. Nach Aum 
Atma bringst du während Hiranyagarbhaya die Hände in eine Schalenform mit allen 
Fingerspitzen genau über dem Gebiet des Schambeins und den Handflächen zu dir 
gedreht, etwas nach oben zugewandt.  
Aum Atma Maricaye namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert der Heilung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma platzierst du 
während Maricaye die Hände in eine Schalenform mit allen Fingerspitzen auf dem Bauch 
(5 cm unter dem Bauchnabel) und den Handflächen zu dir gedreht, etwas nach oben 
zugewandt.  
Aum Atma Adityaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine 
Anwesenheit, der Wert von Umhüllung und Verbindung mein Leben bereichert. Nach 
Aum Atma öffnest du während Adityaya die Hände übereinander liegend (linke Hand 
unten) vor dem Herzchakra.  
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.  
Aum Atma Savitre namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert von Inspiration und innerer Führung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma 
machst du während Savitre mit deinen Händen eine Schalenform und halte sie auf der 
Höhe deines Herzens (rechte Hand) und des Bauchs (linke Hand).  
Aum Atma Arkaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit, 
der Wert von Strahlung und Ausstrahlung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma legst 
du während Arkaya die Innenseite deiner Handgelenke gegen deine unteren Rippen. Vor 
deinem Brustkorb streckst du deine Hände nach vorne mit den Innenseiten einander 
zugewandt.  

Aum Atma Bhaskaraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir dafür, dass durch deine 
Anwesenheit der Wert, bewusst Teil dieser Schöpfung sein zu dürfen, mein Leben 
bereichert. Nach Aum Atma platzierst du während Bhaskaraya Hände in Namaskar vor 
(aber nicht auf) dein Stirn-Chakra.  
Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke, 
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und glückliche Offenheit. Bring die Hände in 
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel- 
und Zeigefinger auf die Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.  
Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahre Art von allem, auch von mir. Und dir 
danke ich für all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Dieses Mantra 
wird dreimal wiederholt. Leg deine Hände über dein Herz und beug deinen Kopf leicht 
nach unten. Am Ende bringst du deinen Kopf in eine aufrechte Position und legst deine 
Hände in deinen Schoß.  



 

 182 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5.   Sri Ananda Rasa Album: 
 

Sri Ananda Arati & Sacred Dance Mantra 
 

 
 

1. „Sri Ananda Rasa“ Sacred Dance Mantra: 
Sakraler Tanz 



 

 183 

Sri Ananda Rasa 
Der Sri Ananda Rasa ist ein sakraler Tanz (das Sanskrit-Wort rasa bedeutet Tanz), der 
geschaffen wurde, um das Sri Ananda Mantra zu bereichern. Dieses Mantra und der Tanz 
sind dem Wert Ananda gewidmet, einem Wert, der viele Bedeutungen hat, aber meist mit 
Gnade, Segen oder dem Erfahren von innerer Freude und Liebe übersetzt wird. Mit dem 
Begriff Ananda können viele Bedeutungen verbunden werden, solange sie irgendwie zum 
Ausdruck bringen, dass sie dich der Erfahrung von gesegnetem, innerem Glück näher 
bringen. Es hat damit zu tun, dass du dir deines inneren Reichtums bewusst bist. Ananda 
umfasst einen inneren Reichtum, der zum Menschsein eines jeden Menschen gehört. Ein 
innerer Reichtum, den jeder in sich trägt, weil er Teil der Schöpfung und des Reichtums 
ist, aus dem diese Schöpfung entspringt.  

Die einfühlsamen Klänge der Musik und die hingebungsvollen Bewegungen des Tanzes 
lassen dich das Schönste, was du als Mensch kennst, Ananda, ehren und entdecken, damit 
du das Glück, das es in sich trägt, wirklich feiern kannst. Ananda ist der Sitz deines 
inneren Glücks und steht in Verbindung mit der Liebe deines Herzens und der Hingabe 
zum Leben, die daraus entsteht. Das Sri Ananda Mantra ist eine Ode an diese glückseligen 
Segnungen des spirituellen Herzens des Lebens, wie es auch in dieser Aussage zum 
Ausdruck kommt: „Das Leben ist der natürliche Fluss des Verlangens, das Licht, das 
dich nährt und heilt, in dich hineinzulassen, sodass es dich wahrhaftig beantwortet, dich 
segnet, dich glücklich macht und dich von der Dunkelheit befreit, und du dann sowohl 
mit der entstandenen Offenheit als auch mit deiner wahren Natur, die dann leuchtet, 
zusammen sein darfst, zusammen leben darfst, zusammen glücklich sein darfst.“ 

Das Sri Ananda Mantra ist nicht dazu gedacht, dein Bedürfnis nach Glück von außen her 
zu befriedigen, sondern gibt dir eine Handhabe, mit der du von innen heraus angeben 
kannst, dass du dich danach sehnst, die wertvolle und glückliche Ganzheit dessen, was 
du bist, frei erfahren zu dürfen. Indem du das Mantra wiederholst, zeigst du deinen 
Wunsch und deine Bereitschaft, dich für den Wert von Ananda zu öffnen, jenseits deiner 
Ich-Bedürfnisse und deiner Tendenz, Glück als eine Form von Erfolg und 
Erfolgreichsein haben zu wollen.  

Mit diesem Mantra grüßt du zunächst ehrerbietig diese Tiefe in dir und lässt dann Licht 
in sie hinein, wodurch du dieser Tiefe einen mehr erfahrbaren Existenzraum gibst. Die 
freie Übersetzung des Sri Ananda Mantras lautet: „Oh meine liebe Seele, Quelle der 
essentiellen Freude, deinen Glanz bewusst zu spüren und zuzulassen, erfüllt mich überall 
mit innerem Frieden.“ 

Wenn du für deine Seele empfänglich bist, fühlst du dich viel reicher. Das Leben und du, 
kurz gesagt, alles, ist dann schöner, weil du dann von dem inneren Reichtum des 
Friedens, der Harmonie und der Liebe erfüllt bist. Du hast dann nicht mehr so viel Angst, 
sondern möchtest, dass der unendliche Reichtum dieser Liebe, des Friedens und der 
Freude alle deine Zellen beeinflusst. Innerer Reichtum bedeutet, dass du dich mit den 
Werten des tiefsten Schatzes oder des süßesten Nektars aus deinem Inneren erfüllt fühlst: 
Ananda. 



 

 184 

Z„Sri Ananda Rasa“ Sacred 
Dance Mantra 
Ein Musikstück, das den Sakralen Tanz „Sri 
Ananda Rasa“ inspiriert hat, in welchem dein 
Wunsch nach spiritueller Tiefe und einem Leben 
voller Liebe durch Mantra, anmutige 
Bewegungen und Worte ausgedrückt wird. 

1. Sri Ananda Rasa arati (19.29 Minuten). 
2. Sri Ananda Rasa Mantra (90,58 Minuten). 
www.anandajay.org/de/albums/sri-ananda-rasa 

Track 1: Sri Ananda arati 
– Dein Inneres lieben 
Mantra: Sri Ananda 

Freie Übersetzung: „Oh mein tiefstes Wesen, Ozean 
von Ananda, Quelle des Glücks, für dich öffne ich 
mich.“ 
Das ganze Musikstück, das den Tanz unterstützt, dauert 
1 ½ Stunden und beginnt mit der stillen Hingabe an den 
Bereich von Ananda in dir während des Arati-Teils. 
 

Beim Arati bist du eingeladen, darauf zu achten, dass jegliche Dunkelheit, Finsternis oder 
Dichte in deinem Bewusstsein aufweicht und verdunstet. Öffne dein Bewusstsein und 
erlaube seinem Licht, in deine Tiefen vorzudringen, sodass du auf meditative, auftauende 
und erwachende Weise fühlend in der auf Ananda hinweisende Bedeutung des Mantras 
verweilen kannst. Das Arati leitet dich als eine Art Meditation vor den Bewegungen des 
Tanzes dazu an, alles, was in deiner Wahrnehmung eingeengt ist, aufzuweichen und zu 
öffnen. Das Arati ist der Teil der Musik, der auf der Essenz des Mantras und des Tanzes 
basiert und der in traditionellen hinduistischen Zeremonien immer von Feuer und Licht 
begleitet wird. Indem du dem Licht durch eine Kerze oder der Sonne, die in diesem 
Moment in deinen Raum scheint, deine Aufmerksamkeit schenkst, signalisierst du 
symbolisch dein Verlangen nach Licht und öffnest dein Bewusstsein und deine 
Wahrnehmung für seine heilende Wirkung.  

Das Arati, der eröffnende, erste Teil der Musik, ist sehr einfach und ruhig und daher 
geeignet, genau diesen verinnerlichenden Bewusstseinsprozess zu unterstützen. Im Sri 
Ananda Arati wird der meditative Gesang nur von dem Geräusch eines fließenden Baches 
aus der belgischen Eifel und einigen nachhallenden Tönen einer spanischen Gitarre 
begleitet. Das Plätschern des Baches zieht sich durch das ganze Musikstück und steht für 
den grundlegenden, natürlichen und fließenden Wunsch, den jeder Mensch hat, wieder 
vollständig, glücklich, voll und leicht sein zu dürfen. Das Arati endet mit den Klängen 
des fließenden Baches und das Sri Ananda Mantra beginnt mit diesen Bachklängen. 



 

 185 

Track 2: Sri Ananda Rasa Mantra 
- Die glückseligen Segnungen des Herzens 

Mantra: Sri ananda jay ananda jay jay shanti aum 

Freie Übersetzung: „Oh kostbare essentielle Freude, 
dich in mir zuzulassen, erfüllt mich mit innerem 
Frieden.“ 
 
Mit diesem Mantra wird die Freude der spirituellen 
Glückseligkeit (Seelenglück) aus der Tiefe deiner 

Quelle, durch die fließende Lebenskraft deines „Seins“ bis in die Einheit der Hingabe 
ausgedrückt. Das Sanskrit-Wort sri steht für eine respektvolle Begrüßung und zeigt an, 
dass der Name oder der Begriff, der darauf folgt, glänzt, Würde in sich trägt und eine 
ehrenvolle Qualität umfasst. Der Begriff Ananda steht im Sanskrit für die Essenz des 
Glücks, das Glück des Seins oder das Glück des Wesentlichen. Das Wort jaya bedeutet 
u.a. Erlösung, Sieg oder Segen. Es bekräftigt deinen Respekt für das, was danach kommt, 
und zeigt noch deutlicher, dass es sich um eine Ode handelt. Das Wort shanti bedeutet 
innerer Frieden oder ein harmonisierter Zustand des Seins und weist auf eine tiefe 
Erfahrung von Fülle, Gewaltlosigkeit und Liebe hin. Der Begriff Aum weist darauf hin, 
dass das Gesagte allumfassend und spirituell gemeint ist. Es weist auf die zugrunde 
liegende Ganzheit hin, in die dieses Mantra eingebettet ist. Lies beim Zuhören die 
Erfahrungsgeschichte, auf dem das Sri Ananda Mantra basiert, um diesen Wert tiefer in 
dich einwirken zu lassen. 

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantra 
o Hilft dir, mit deinem Verlangen vertraut zu werden und den damit verbundenen 

Mangel zu durchfühlen. 
o Befreit dich, wenn du dein Verlangen, deine Seele, dein Wesen verloren hast und sie 

hinter Schmerz versteckt hast. 
o Begleitet dich von der Fixierung und schmerzhaften Gefühlen zur Freiheit des 

Gefühls. 
o Hilft dir, gefühlsmäßig zu leben und sein zu dürfen. 
o Hilft dir, Blockaden, Selbstablehnung und Schwere zu verarbeiten. 

 
Dauer: 21.43 Minuten 
 

Erlebnisgeschichte Sri Ananda Mantra 

Das Wasser des Baches gibt immer wieder den kontinuierlichen und nie endenden Fluss 
meines Verlangens und dadurch auch die Verbindung mit meiner Seele an. Es fließt, 
sprudelt, brodelt, strömt und bewegt sich ganz natürlich zum tiefsten Punkt, so wie auch 
ich mein Verlangen zum tiefsten Punkt meiner Existenz gebracht haben möchte, um 
dort, von meiner Existenz und meinem Sein aus, mit meiner Seele zusammenzusein. 



 

 186 

Die Geigen interpretieren mein Verlangen und meine tiefen Gefühle gegenüber meiner 
Seele. Ihre Heimwehklänge wecken meine Sehnsucht. Sie fühlt sich süß und warm an. 
Ich fühle immer diese Verbindung und genau deshalb verspüre ich immer den Wunsch, 
ihr so nah sein zu wollen. Die Sehnsucht, zusammen zu sein, hält mich liebevoll, sensitiv 
und offen. Sie lässt mich nach meinem Geliebten, meiner Seele sehnen. 

Wenn ich all das fühle, öffnet sich meine Herzgegend und diese Offenheit dehnt sich bis 
in mein Becken aus. Dem Liebsten, das ich in meinem Leben kenne, mache ich gerne 
eine Liebeserklärung. Eine Liebeserklärung an das, wonach ich mich so sehr sehne, an 
das, was so tief und klar in mir ist und dem ich so nah wie möglich sein möchte. Ich 
beginne meine Liebeserklärung, indem ich singe: sri ananda jay ananda jay jay shanti aum. 

Ich singe: Oh meine innere Geliebte, du bist das Süßeste und Prächtigste, du bist die 
seligste, friedvollste Wahrheit und Echtheit, die ich kenne. Nach dir sehne ich mich mit 
allem, was ich bin. Auch wenn du immer da bist, auch wenn ich dich immer spüre, die 
Sehnsucht verbindet uns und wird nie verschwinden, sondern unsere Verbindung immer 
erfahrbar halten. Oh meine liebste Geliebte, alles in mir sehnt sich danach, mit dir 
zusammenzukommen. Deshalb gebe ich dir diese Liebeserklärung. Und sie, meine Seele, 
antwortet mit aum shanti aum: Möge Frieden darauf ruhen. 

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, meine geliebte Blume der Glückseligkeit, ich fühle, 
wie die Verbindung des Verlangens mich so sehr nach deinem Sein und deinem Ursprung 
sehnen lässt. Ich fühle, was du bist und verspüre das Verlangen, das mit dir zu teilen Oh 
meine geliebte Seele, ich bin zutiefst offen für dich in allem, was ich tue, denke und fühle. 
Mein Verlangen lässt mich von deiner Schönheit singen, die ich in mir spüre, und von 
deiner Tiefe und deinem Wert, den ich in mir spüre. Ich singe von unserer Verbindung, 
ich singe von meiner Erfahrung, dass ich von dir herkomme. Dieses Gefühl ist so zart 
und weise. Und sie, meine Seele, sie antwortet mir mit einem noch reicheren Aum Shanti 
Aum: Möge Frieden darauf ruhen. 

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, ich werde so leidenschaftlich, wenn ich meine 
Sehnsucht nach dir fühle. Ich fühle mich so warm, wenn ich diese Sehnsucht ganz in 
mich zulasse, und sie durch meinen ganzen Körper und mein ganzes Gefühl fließt, und 
mich für dich öffnet. Ich fühle die Ganzheit, in der wir zusammengehören und in der 
ich, wenn ich sterbe, wieder zu dir zurückkehre. Oh liebste Ananda, du bist meine 
schönste Blume, mein reinster Nektar, meine kostbarste Wahrheit, mein himmlischer 
Vater, meine Urquelle. Meine Sehnsucht nach dir macht das Leben so wertvoll, wegen 
all des inneren Friedens, den ich durch die Sehnsucht nach dir in mir und in uns erfahre. 
Und sie, meine Seele, sie gibt mir ein noch deutlicheres Aum Shanti Aum: Möge Frieden 
darauf ruhen. 

Ich singe: Oh mein geliebtes Ananda, meine geliebte glückselige Seele, unsere 
Verbindung fließt durch das Erfahren der Sehnsucht nacheinander immer stärker durch 
meinen Körper und mein Gefühl. Auch mein Bewusstsein wird durch die Sehnsucht 
immer sanfter und verflüssigt. Ich singe über dich, ich rufe dich an, ich spreche über 
dich, ich erlebe dich. Alles in mir wird immer offener. Von meinem Herzen bis zu 
meinem Becken und meiner Krone, liebe Seele, ich bin bei dir. Und sie, meine Seele, 
antwortet mir mit einem noch deutlicheren Aum Shanti Aum: Möge Frieden darauf ruhen. 



 

 187 

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, alles wird noch offener für die Liebesenergie meines 
Verlangens, für unsere Verbindung. Das wird von einem intensiven Frieden begleitet, 
der bis in alle meine Zellen hinein prickelt. Die Offenheit dieses Verlangens lässt mich 
näher an dich heranrücken, deine Glückseligkeit kann nun in mich hineinfließen und wir 
sind durch das Verlangen unsererer Liebe noch intensiver miteinander verbunden. Oh 
meine geliebte Seele, du beruhigst mich mit deiner Glückseligkeit, du erfüllst alle meine 
Wünsche, wenn du in mich hineinfließt. Oh Geliebte, danke, fließe in mich hinein und 
fülle mich aus. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie mit mir sri ananda, jay ananda 
jay jay shanti aum singt: Möge glückseliger Friede darauf ruhen. 
Die Gitarre, die jetzt deutlicher dazu kommt, gibt an, welche Berührungen und welche 
tiefere Sanftheit ich erfahre, wenn ich den Nektar der Seele in mich hineinfließen lasse. 
Die Glückseligkeit von Ananda fließt durch das Flußbett meines Verlangens in mich 
hinein und berührt mich. Sie lässt alles in mir aufspringen und lässt zu, dass alles in mir 
berührt und losgelassen wird. Ich danke dir für alles, was du mir durch mein Verlangen 
in diesem Moment gibst. Ich bin offen für dich und empfange dich mit Ehrerbietung. 
Ich bete, während ich dich zulasse, deine Früchte erfahre und mich an unsere Gleichheit  
erinnere. Oh meine geliebte Ananda, du bist bei mir, und jetzt durch mein Verlangen im 
Austausch mit mir. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie abwechselnd mit mir 
singt sri ananda, jay ananda jay jay shanti aum: Möge glückseliger Frieden darauf ruhen. 
Auch im letzten Mantra, das ich singe, wiederhole ich: Oh Geliebte, nimm meine 
Hingabe von mir an und erfülle meine menschliche Gestalt, die diese Vereinigung mit 
dir erfahrbar macht. Oh meine Geliebte, ich weiß nicht, wie ich es sagen soll, aber ich 
liebe dich innig. Ich liebe dich so sehr, dass ich das nur wiederholen und singen kann. 
Ich liebe dich und das Verlangen, das uns so tief miteinander verbindet. Ich höre in dieser 
Offenheit und Erfüllung meinen inneren Wert und meine Echtheit vor Freude jubilieren. 
Und auch sie, meine Seele, jubelt vor Vollkommenheit, die sie mit Ananda und ihrer 
vollen Erfahrung des Einsseins zum Ausdruck bringt. Sie gibt sich ganz diesem Ausdruck 
ihres inneren Glücks hin, sie ist vollkommen glücklich. 
Langsam geht die Hingabe in tiefe, geheilte Harmonie und beruhigende, aber wache 
Ruhe über, in der meine Sehnsucht nach der Seele als erfüllte Wahrheit bleibt und meine 
Seele und ich in stiller Freude und innerem Glück zusammen sind. In dieser Stille 
verweile ich, gesegnet von, mit und in Ananda, in Verbindung mit meiner Seele, in 
Beziehung mit meinem Ursprung. 
In dieser erfüllten Stille öffne ich mich wieder für das fließende, lebendige Wasser, das 
an allem vorbei bis zum tiefsten Punkt fließt. Das Wasser nimmt alle Vergänglichkeit mit, 
lässt aber die Wahrheit des „Da-Seins“ in ihrer Reinheit als das Murmeln des fließenden 
Wassers zurück. Der Fluss des Wassers verändert sich jeden Moment, so wie die Zeit 
und das Leben, und so öffne ich mich für das verbleibende Geräusch des Wassers, für 
das „Da-Sein“. Erfüllt von der Freude und dem Licht der Beseelung, lasse ich mich an 
den tiefsten Punkt in mir tragen, wo ich bin und mit meiner beseelten Anwesenheit 
zusammen sein kann. Und sie, meine Seele, sie ist in mir, mit mir und bei mir. Sie ist ich 
und ich bin sie, Ananda. 
  



 

 188 

 
 
 
 
 

6.   Chakra Resonance Alben: 
 

14 Chakra-Energie-verstärkende Ragas 
 

 
 

1. Resonances of Grounding: 
Ragas für das Muladhara-Chakra – das Wurzelchakra 

2. Resonances of Being: 
Ragas für das Svadhisthana-Chakra – das Sakralchakra 

3. Resonances of Living: 
Ragas für das Manipura-Chakra – das Magenchakra 

4. Resonances of Love: 
Ragas für das Anahata-Chakra – das Herzchakra 

5. Resonances of Joy: 
Ragas für das Vishuddhi-Chakra – das Kehlkopfchakra 

6. Resonances of Light: 
Ragas für das Ajna-Chakra – das Stirnchakra 

7. Resonances of Peace: 
Ragas für das Sahasrara-Chakra – das Kronenchakra 

  



 

 189 

Chakra Resonance Ragas 

Die Chakra Resonance Ragas sind eine Form des Nada Yoga (Nada bedeutet Klang oder 
Ton), die dich durch Töne und Klänge mit deiner Essenz (Yoga) verbinden. Diese voll 
instrumentalen Musikstücke mit Tanpura, Swaramandala und Nadatarangini 
unterstützen dich dabei, für ein meditatives, offenes Bewusstsein empfänglich zu werden. 
Durch ihre Frequenzen und Obertöne, die du teilweise nicht einmal hören kannst, haben 
die Musikstücke eine spezifische, heilende Wirkung auf deine Chakren und von dort aus 
auf die energetischen, emotionalen, mentalen und physischen Ebenen deines 
Menschseins. Diese Musikstücke eignen sich daher gut, um eine meditative Atmosphäre 
zu erzeugen und können deine Meditation unterstützen, indem du vor der Meditation 
ein paar Minuten lang Tanpura-Klänge hörst, um die Spuren dessen, was du vorher getan 
hast, abfließen zu lassen und empfänglicher für die emotionalen Werte und Tiefen zu 
werden, die durch die Meditation in dir erwachen können. 

Das Sanskrit-Wort Raga bedeutet wörtlich übersetzt Stimmung, Atmosphäre, Gefühl 
und Tonhöhe. Raga steht also für Stimmung und Tonlage. Als Hintergrund und 
musikalische Einbettung verwenden diese Ragas immer eine Tanpura in einem speziellen 
Tonbereich (Raga). Es gibt verschiedene Arten von Tanpuras, u.a. männliche, weibliche 
und Bass-Tanpuras. Ihr Klang wird auch dadurch bestimmt, wo sie in Indien hergestellt 
werden und wie viele Saiten sie haben. Normalerweise haben sie vier Saiten, aber es gibt 
auch Tanpuras mit fünf oder sechs Saiten. All diese Aspekte beeinflussen die 
Atmosphäre, die von den Tanpuras mit ihrer verfeinerten Wiedergabe ausgedrückt wird. 
In zwei Ragas wird statt der Tanpura die Nadatarangini (Sanskrit für Klangwellen) 
verwendet, die mit ihren vielen Saiten ein umfassendes Resonanzspiel erzeugt. Oft wird 
im Hintergrund der Tanpura ein Shruti (Sanskrit für Klang, das Gehörte) verwendet, das 
als Träger für die bewegten Töne und Obertöne der Tanpura dient. Wenn das 
Swaramandala zusammen mit der Tanpura verwendet wird, entsteht eine tiefere 
energetische Bandbreite an Klängen. 

Die Chakra Resonance Ragas sind eine Reihe von 14 Musikstücken, von denen jedes eine 
bestimmte „Stimmung“ oder auf Sanskrit „Raga“, eine Stimmung oder Berührung, 
interpretiert. Ihre tieferen Wirkungen werden im Folgenden in die sieben wichtigsten und 
bekanntesten Chakren (Speicher-, Sammel- und Verteilungsorte deiner Lebensenergie) 
eingeteilt, beginnend mit deinem Beckenboden in einer Linie mit der Wirbelsäule. Jedes 
Chakra beherbergt eine eigene Art von Energie, die sich besonders auf deine 
Wahrnehmung und dein Handeln auswirkt, sowohl körperlich und emotional als auch 
mental und spirituell. Die Ragas stimmen dich auf diese kraftvollen Energien ein, die in 
dir wirken, wobei deine Dankbarkeit und Liebe für diese wesentlichen Werte deines 
Daseins, die nachfolgend für jedes Chakra beschrieben werden, ihre Energien noch 
deutlicher zum Fließen bringen. Für alle Stücke wird anschließend angegeben, auf was 
sie heilend einwirken. 



 

 190 

Resonances of Grounding 
– Ragas für das Muladhara-Chakra – das 
Wurzelchakra 

1. Tanpura male in A-low (29.09 Minuten) 
2. Tanpura male 5-string in F# (37.37 Minuten) 
 
 
Album-Info:  
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-grounding 
 

Das Wurzelchakra 

Das Wurzelchakra wird im Sanskrit muladhara chakra genannt. Das Sanskritwort mula 
bedeutet Wurzel und das Wort adhara bedeutet Stütze, also wörtlich übersetzt: die 
Wurzel, die dich stützt. Dieses Chakra steht für das Überleben, die Erdung, die 
Konkretheit und den Frieden der irdischen Stille und zeigt sich in starkem Lebenstrieb 
und körperlicher Präsenz, umfasst aber auch die Kraft des unbewussten und 
materialistisch orientierten Funktionierens. Es trägt die Energie in sich, die als 
Inkarnation und von dort aus als Ausgangspunkt für deine weitere Entwicklung dient. 
Hier bewegst du dich noch nicht wirklich bewusst, sondern ruhst im Sein. Indem du 
diesem Chakra erlaubst, sich zu öffnen, nutzt du dankbar Ruhe, Stille, Stabilität, 
Getragenheit, Erdverbundenheit, Erfahrungstiefe, Existenzwert und Ursprünglichkeit. 

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Muladhara-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu 
verfeinern, damit du ihren unterstützenden, nährenden und heilenden Wert wieder 
stärker in deinem Erleben erfahren kannst, und sie eine Rolle in deiner Lebensweise 
spielen können. 

Track 1: Tanpura male in A-low 

• Hilft dir, eine Beziehung zur Erde, zu deinem Menschsein und zur Welt einzugehen. 
• Hilft dir zu lernen, dein Ego, deinen Willen und dein Machtbedürfnis loszulassen. 
• Hilft dir, bei dir zu bleiben und die Freude der Demut kennenzulernen.  

Track 2: Tanpura male 5-string in F# 

• Hilft dir, zu lernen, im Bauch zu atmen und mehr zu dir selbst zu kommen. 
• Hilft dir, die Erde tiefer zu lieben und auch die Unterstützung, die sie dir gibt. 
• Befreit den Steißbeinpunkt von Spannungen und hilft dir, befreiend zu weinen. 



 

 191 

Resonances of Being 
– Ragas für das Svadhisthana-Chakra – das 
Sakralchakra 

1. Tanpura male & female duet in A-low  
(30.33 Minuten) 

2. Nadatarangini duet en E (26.44 Minuten) 
 
Album-Info:  
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-being 
 
 

Das Sakralchakra 

Das Sakralchakra, auch Identitäts-, Geschlechts- oder Sakralchakra genannt, hat den 
Sanskrit-Namen svadhisthana chakra. Sva bedeutet „das, was zu ihm gehört“ oder ihm 
eigen ist, und das Wort adhisthana bedeutet Wohnsitz, also wörtlich übersetzt: Wohnsitz 
des Eigensten, des Wesentlichsten. Dieses Chakra trägt die Energie deiner Individualität, 
Identität und Sexualität und befindet sich im Bereich der Geschlechtsorgane und des 
Unterbauchs. Indem du dem Svadhisthana-Chakra erlaubst, sich mehr zu öffnen, nutzt 
du dankbar seine anregende Lebendigkeit, eine sinnlichere Sexualität, den heilenden 
Einfluss des „Da-Seins“, die ungeahnte Bandbreite des Schönen wie des Hässlichen, das 
unvergleichliche Gefühl, wirklich nach Hause zu kommen, und die Selbstliebe und die 
Liebe zum Leben.  

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Svadhisthana-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu 
verfeinern, damit du ihren kraftgebenden, nährenden und heilenden Wert wieder stärker 
in deiner Erfahrung erleben und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen lassen kannst. 
Die folgenden Musikstücke haben in dieser Hinsicht ihre ganz eigene Wirkung: 

Track 1: Tanpura male & female duet in A-low 

• Bringt deine Identität in Kontakt mit deiner Kraft und Liebe. 
• Hilft dabei, Liebeskummer zu verarbeiten und zu lernen, Kämpfe aufzugeben. 
• Verbindet deine Sexualität mit deinem Steißbein und deinem Basischakra, sodass 

Frieden entsteht. 

Track 2: Nadatarangini duet en E 

• Hilft bei einem Bedürfnis nach Bestätigung und Geborgenheit. 
• Heilt deine Sexualität von unnatürlichen Spannungsfeldern. 
• Lässt dich die Besonderheit deiner Identität mit mehr Schönheit betrachten. 



 

 192 

Resonances of Living 
– Ragas für das Manipura-Chakra – das 
Magenchakra 

1. Tanpura male & shruti in B (34.57 Minuten) 
2. Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings 

in C# (38.25 Minuten) 
 
Album-Info:  
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-living 
 
 

Das Magenchakra 

Das Magenchakra, auch bekannt als Solarplexus-Chakra, wird im Sanskrit manipura chakra 
genannt. Mani bedeutet Juwel und das Wort pura bedeutet Stadt oder großes Gebiet, also 
wörtlich übersetzt: „Juwelenstadt“. Seine Energie ist als das Ego mit seiner Kampfkraft 
und als die Kraft deiner Anwesenheit zu erkennen. Die Entfaltung des Manipura-Chakras 
gibt dir die Kraft, dem Leben zu begegnen, es auf dich zukommen zu lassen, und 
entdeckend mit ihm umzugehen. Seine heilende Ausstrahlung hält dich geschützt und 
gesund, und sein wundersames Ich-Bewusstsein gibt dir Entwicklungsraum, Ausdauer 
und den Raum, die Dinge so lange zu durchfühlen, bis du sie verstehst, es wirkt heilend 
auf deine Ängste und Unsicherheiten und gibt dir den Mut, deinen individuellen 
spirituellen Lebensweg zu gehen. 

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Manipura-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu 
verfeinern, damit du ihren lebensspendenden und heilenden Wert wieder stärker in 
deiner Erfahrung erlebst und sie in deinem Lebensstil eine Rolle spielen lassen kannst.  

Track 1: Tanpura male & shruti in B 

• Verbindet dich mit der Kraft deiner Vorfahren, der Evolution und dem Ganzen. 
• Befreit dich von der „kraftverschließenden“ Wirkung der Selbstablehnung. 
• Befreit deine Tatkraft von Hemmungen und Unsicherheiten und entspannt deinen 

Magen, deinen Bauch, deinen Atem, sowie dein Handeln von Schmerzblockaden. 

Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in C# 

• Reinigt deine Wirbelsäule von Verspannungen und Energiestagnation und 
ermöglicht es dir, aus deiner Mitte heraus zu leben. 

• Entspannt und erweitert deine Aura und bringt dein Magenchakra zum Strahlen. 
• Befreit dein Handeln von subtilen Schmerzblockaden. 



 

 193 

Resonances of Love 
– Ragas für das Anahata-Chakra – das 
Herzchakra 

1. Tanpura male 5-string & swaramandala in F# 

(37.37 Minuten) 
2. Tanpura male - female & shruti in D 

(34.24 Minuten) 
 

Album-Info: 
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-love 

 
Das Herzchakra 

Das Herzchakra wird im Sanskrit anahata chakra genannt. Das Sanskritwort ana bedeutet 
nicht und das Wort ahatha bedeutet geschlagen, also wörtlich übersetzt: unberührbar, ein 
Bereich, der nicht vom persönlichen Wettstreit berührt wird. Dies ist die Energie der 
Empathie, die die gefühlsmäßige Erfahrung über das Persönliche des Egos erhebt.  
Das Herzchakra hat mit Liebe zu tun, mit Beziehungen, mit Zuneigung und Mitgefühl 
und mit dem Glück, das du empfindest, wenn du aus, mit und in der Liebe lebst. Die 
Entfaltung deines Anahata-Chakras erweicht dein Ego und seine Handlungen, gibt allem, 
was du bist, Raum, lässt ein Glücksgefühl entstehen, weil du dich geliebt fühlst, und lässt 
dich spüren, wie schön es ist, andere so respektvoll lieben zu können. 

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Anahata-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu 
verfeinern, damit du ihren liebevollen, nährenden und heilenden Wert wieder stärker in 
deinem Erleben erfahren kannst, und sie eine Rolle in deiner Lebensweise spielen lässt.  

Track 1: Tanpura male 5-string & swaramandala in F# 

• Verbindet dich mit dem Zentrum des Chakrensystems und lässt dich darauf 
vertrauen, dass das Leben gutartig ist. 

• Entspannt dein Herzchakra und von dort aus die Verbindung zwischen deinem 
Herz- und Magenchakra, zwischen Liebe und Handlung. 

• Entlastet das Herz von Herzschmerz und lässt dich die Liebe wiederentdecken.  

Track 2: Tanpura male & female & shruti in D 

• Hat eine heilende Wirkung auf das Anahata Chakra (4.) am Rücken. 
• Verringert die Auswirkungen deiner Konditionierung auf die Liebe und fördert den 

Wert der Toleranz. 
• Öffnet Blatt für Blatt den Lotos deines Herzens. 



 

 194 

Resonances of Joy 
– Ragas für das Vishuddhi-Chakra – das 
Kehlkopfchakra 

1. Tanpura female & shruti in G (34.54 Minuten) 
2. Nadatarangini solo in E (28.11 Minuten) 
 
 
Album-Info: 
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-joy 
 
 

Das Kehlkopfchakra 

Das Kehlchakra wird im Sanskrit vishuddhi chakra genannt. Das Sanskrit-Wort vi bedeutet 
„hinter allen Vergleichen“ und das Wort shuddhi bedeutet Reinigung, also wörtlich 
übersetzt: tiefe Reinigung. Da es sich hierbei um spirituelle Werte handelt, bezieht sich 
diese Reinigung auf eine Form der Reinheit, die jenseits der Dualität (Vergleiche) liegt, 
und wenn du über die Dualität hinauskommst, fühlst du dich nicht mehr geteilt, sondern 
ganz. Es geht also um Heilung, und da es um den Halsbereich geht, hat diese Heilung 
mit Kommunikation, Ausdruck und einer richtigen Verbindung zwischen dem Kopf und 
dem Rest des Körpers zu tun. 

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Vishuddhi-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu 
verfeinern, damit du ihren freudigen, nährenden und heilenden Wert wieder stärker in 
deinem Erleben erfahren und in deinem Lebensstil eine Rolle spielen kannst.  

Track 1: Tanpura female & shruti in G 

• Hat eine heilende Wirkung auf die Freiheit des Vishuddhi-Chakras (5.) am Rücken 
und fördert die Kreativität. 

• Macht den Beckenbereich sanfter und fördert das Äußern von Zärtlichkeit und 
sensitiven Gefühlen. 

• Ermöglicht eine flüssigere Kommunikation, die der Tiefe deiner Sexualität 
entspricht. 

Track 2: Nadatarangini solo in E 

• Befreit das Kehlchakra von Spannungen und Hartnäckigkeit. 
• Bringt Vertrauen in den kontinuierlichen Fluss des Lebens und in den Gebrauch 

deiner inneren Stimme. 
• Erweitert deine Aura um den Halsbereich, die Schultern und den Kopf. 



 

 195 

Resonances of Light 
– Ragas für das Ajna-Chakra – das 
Stirnchakra 
1. Tanpura male - female duet & shruti in B  

(34.48 Minuten) 
2. Tanpura male 5-string in C# (35.38 Minuten) 
 
Album-Info: 
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-light 
 
 

Das Stirnchakra 

Das Stirnchakra, auch als drittes Auge bekannt, wird im Sanskrit ajna chakra genannt. Das 
Sanskrit-Wort ajna bedeutet wahrnehmen oder kontrollieren. Schließlich bestimmt deine 
Wahrnehmung deine Sichtweise und deine Sichtweise steuert dein Denken und Handeln. 
Diese Energie erkennt man an der Klarheit der Weisheit und des Respekts in deinem 
Verhalten und an den Einsichten über das Wahre hinter dem Unwahren, die du auch 
durch deine Intuition erhältst. Wenn sich das Ajna-Chakra weiter öffnet, nutzt du 
dankbar das immer klarere Verständnis aller Zusammenhänge im Leben, das kosmische 
Licht, das dich auf vielfältige Weise bereichert und erleuchtet, die Weisheit, die dein 
Handeln einfühlsamer und harmonischer macht, den befreienden Charakter dieser 
Klarheit und die erhellende Erkenntnis der Beseelung, die du dann erfährst. 

Die Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit dem Ajna-Chakra als 
Energiequelle zu vertiefen, damit du ihren erleuchtenden und heilenden Wert wieder 
stärker in deinem Erleben erfährst und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen lässt. 

Track 1: Tanpura male & female duet & shruti in B 

• Öffnet und entspannt die Verbindung zwischen der Rückseite deines Kopfes und 
der Vorderseite deines Herzens. 

• Macht dich milde gegenüber deiner Vergangenheit und bietet neue Einsichten. 
• Entspannt die Ohren, den Hals, die Kehle und die Schulter-Nacken-Verbindung 

und wirkt freigebend über die Schultern in deine Hände. 

Track 2: Tanpura male 5-string in C# 

• Reinigt und heilt das Stirnchakra und schenkt dir Vertrauen in deine Wahrnehmung. 
• Bringt Frieden und hilft dir dadurch, dich mehr so zu akzeptieren, wie du bist. 
• Befreit dich von deinen persönlichen Interpretationen und gibt dir eine 

umfassendere Selbstwahrnehmung. 



 

 196 

Resonances of Peace 
– Ragas für das Sahasrara-Chakra – das 
Kronenchakra 
1. Tanpura male & swaramandala in C#  

(28.12 Minuten) 
2. Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings 

in F# (35.19 Minuten) 
 
Album-Info: 
www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-peace 
 
 

Das Kronenchakra 

Das Kronenchakra oder Scheitelchakra wird im Sanskrit sahasrara chakra genannt. 
Sahasrara bedeutet tausend und weist auf die Unendlichkeit, den unbegrenzten, 
kosmischen Wert und die Weite dieses Chakras hin. Die Energie dieses Chakras besteht 
nur aus reinem Bewusstsein und bringt dich in Kontakt mit der reinsten Weisheit deines 
Menschseins, sie ist unbegrenzt wie eine Art kosmisches Bewusstsein. Diese Energie hat 
nichts mehr mit persönlicher Entwicklung zu tun, sie lässt das hinter sich und erleuchtet 
nur noch das Ganze als Inspirationsquelle für deinen spirituellen Weg und für die 
Erleuchtung des Beseelten in dir. Das Sahasrara-Chakra öffnet dich für den Einfluss des 
wahren Friedens, der dich jenseits jeder Dualität die Ganzheit der Existenz erfahren lässt, 
des alles erhellenden Lichts, das dich wacher und seelenbewusster macht, und des 
Friedens, der als ultimative spirituelle Begleitung angenommen werden kann.  

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit 
diesen Energien und dem Ajna-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu verfeinern, 
damit du ihren erleuchtenden, nährenden und heilenden Wert wieder stärker in deinem 
Erleben erfahren und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen lassen kannst.  

Track 1: Tanpura male & swaramandala in C# 

• Entspannt das Kronenchakra und beruhigt erhöhte geistige Aktivität. 
• Lässt dich mehr in Frieden kommen mit dem, was du bist. 
• Hilft dir, dich mit allem um dich herum aus einer inneren Tiefe heraus zu beteiligen. 

Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in F# 

• Öffnet dein Nervensystem, verbindet alle Chakras mit einer spirituellen Dimension 
und ermöglicht es dem Basis-Chakra, alle anderen Chakras zu unterstützen. 

• Öffnet die Chakren für unbekannte Energien und dehnt die Grenzen deiner Aura aus. 
• Schenkt Frieden durch Hingabe an das unbekannte, volle Leben.  



 

 197 

  



 

 198 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anandajays Bücher 
 

 
 
 
 

  



 

 199 

1.   Deutschsprachiges Buch 

 

1. Erwachendes Bewusst-Sein: Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga 
Ein liebevoller Weg zu deinem inneren Selbst 

 
 
 

 



 

 200 

Erwachendes Bewusst-Sein - 
Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga 

Dieses Buch ist ein Handbuch für alle, die durch 
Selbstprüfung und Selbsterkenntnis das 
Wesentliche in sich und im Leben suchen. 
 
133 Seiten 
 
 

Mit diesem Buch macht Anandajay jedem, der 
sich mit Yoga befassen möchte, Yoga unterrichtet 

oder sich spirituell entwickeln möchte, ein großes Geschenk. Er lässt die tiefe Weisheit 
aus welcher Yoga entstanden ist, spürbar werden und begleitet uns mit seinen klaren und 
liebevollen Worten von der Oberfläche bis in die unendliche Tiefe unseres Menschseins. 
In diesem Buch lässt Anandajay uns anhand von ganz alltäglichen Beispielen erfahren, 
was Jnana-Yoga bedeutet: Erkenntnis des Wesentlichen. Dieser Yoga möchte uns wieder 
in Verbindung mit unserer Seele bringen. 

Im ersten Teil wird gekürzt der traditionelle Jnana-Yoga besprochen und in verständliche 
Begriffe übersetzt. Im zweiten Teil bespricht Anandajay verschiedene erkennbare 
Themen und Lebensfragen, denen ein Mensch auf der Suche nach seiner wahren 
Identität begegnet. Nach jedem Thema wird die Parallele zwischen Jnana-Yoga und 
Hatha-Yoga erklärt. Die Asanas (Yogahaltungen) sind dabei das Mittel, um bewusst zu 
werden von unseren Gewohnheiten und Überzeugungen die uns gefangen halten. Hierin 
wach werden und liebevoll damit umgehen, öffnet den Weg zum inneren Selbst. 

Er lenkt unsere Aufmerksamkeit auf jene Gebiete und Gedankengänge, die wir 
normalerweise nicht beachten, die uns jedoch in unseren Gewohnheiten und 
Überzeugungen gefangen halten. Und wenn wir uns davon bewusst werden, ist unsere 
erste Neigung, dies als unerwünscht zu erfahren und es abzuweisen. Deshalb beginnt 
Yoga von seinem Ursprung her mit Meditation, mit unserer Bereitschaft, uns wieder zu 
verbinden mit unserer inneren Mitte. Von da aus weitet sich das Herz, öffnet sich das 
Bewusstsein und entsteht ein geduldiges Fühlen. Wir nehmen wieder alles als neu wahr. 
Dann können wir unserer Realität begegnen und sie in uns zulassen. Auch verschwindet 
dann jegliche Abweisung oder Verurteilung und sind wir bis in unser Innerstes 
empfänglich und nach außen hin voll Mitgefühl offen. 

Jnana Yoga 

Jnana-Yoga wird im Westen nicht so oft unterrichtet. Meistens kennt man den Hatha-
Yoga und dieser wird eventuell auch ausgeübt. Anandajay habt deshalb zu jedem Thema 
am Ende eine Parallele zum Hatha-Yoga gezogen, damit wir die Erkenntnisse des Jnana-



 

 201 

Yoga auch hier gewahr werden können. Hoffentlich wird dadurch die Spiritualität des 
Hatha-Yoga wieder richtig und besser verstanden. 

Es ist typisch westlich, sich nur mit dem Hatha-Yoga zu befassen, ohne die anderen 
Formen des Yoga zu kennen oder zu integrieren. Indem Anandajay immer wieder eine 
Parallele zieht, möchte er aufzeigen, dass die verschiedenen Formen des Yoga eigentlich 
übereinstimmen, auch wenn sie einen unterschiedlichen Blickwinkel haben. Es geht dabei 
um das Loslassen auf unterschiedlichem Niveau von dem, was nicht notwendig ist. In 
wirklicher Ruhe erfahren wir Entspannung und in der Entspannung lernen wir unseren 
wahren Wesenskern kennen. 

Jnana-Yoga ist das Yoga der Erkenntnis des Wesentlichen. Jnana-Yoga verlangt Klarheit 
des Bewusstseins, so wie Hatha-Yoga die bewusste Entspannung und Klarheit des 
Körpers verlangt. Jnana-Yoga wird oft nur im Zusammenhang mit indischen religiösen 
Schriften oder philosophischen Kommentaren gelehrt. Obwohl man anhand der Texte 
zu den gleichen Wahrheiten gelangen kann, ist Anandajay vom Alltag ausgegangen.  

Er lenkt die Aufmerksamkeit auf jene Gebiete, die wir normalerweise nicht beachten und 
hofft, dass neue Horizonte zu neuen Erkenntnissen und neuen Tiefenbereichen des 
Menschen führen werden. 

Die Erkenntnisse, die er beschreibt, sind eigentlich Bewusstseinsblitze, in denen 
Denkweisen und Unwahrheiten zur gleichen Zeit vollständig durchleuchtet werden. 
Diese Wahrnehmungen finden in den Momenten statt, wo das Persönliche, das Ich 
abwesend ist. Wahrheit ist nun mal nichts Persönliches. Das bedeutet übrigens nicht, 
dass Jnana- Yoga unpersönlich ist. Er richtet sich gerade an die Persönlichkeit mit dem 
Ziel, Klarheit über die dahinter verborgenen persönlichen Neigungen und Motivationen 
zu verschaffen und so die persönlichen Beschränkungen durchlässig zu machen. 

Jnana-Yoga ist nicht die Kunst des Rationalisierens. Wahrheit ist Weisheit und es kann 
keine Weisheit entstehen, wenn das Licht des Bewusstseins nur bis in den Kopf 
zurückgedrängt wird. Reine Vernunft oder Rationalität lässt den Menschen verarmen. Im 
Jnana-Yoga ist der Intellekt nur der Übersetzer tieferer Wahrnehmung. 

Um uns mit Jnana-Yoga beschäftigen zu können, werden wir unser Bewusstsein, unsere 
Sensibilität und Empfindsamkeit öffnen müssen, damit wir uns mit Gefühlswärme 
untersuchen können. Ohne die Wärme des Herzens und der Sensibilität des Gefühls ist 
das Bewusstsein zu sehr auf das Persönliche bezogen. Das Wahre kann dann einfach 
nicht erkannt werden. 

Anhand dieses Buches möchte Anandajay in dieser Offenheit zu zeigen, dass unsere 
Wahrnehmungswelt durch oft falsche Werte und Bilder bestimmt wird, und dass diese 
nur mit Hilfe der Erkenntnis losgelassen werden können. Es ist deshalb sinnvoll, die 
Fragen und Themen, die behandelt werden, erst selbst mit dem Herzen zu empfinden 
und zu überdenken. Während der Selbstbesinnung müssen wir den Mut haben, alles was 
wir empfinden und denken in Augenschein nehmen zu dürfen. Denn wenn wir von 
vornherein bestimmte Aspekte von uns selbst abweisen, können wir sie nie richtig 
prüfen. 



 

 202 

Jeder Mensch hat seine eigene Bürde und seine eigenen Probleme. Während der 
Selbsterforschung lenken wir unsere Aufmerksamkeit nicht so sehr auf die 
Vergangenheit und auf die Frage, warum wir diese Probleme haben, sondern wir gehen 
von unserer Gegenwart aus weiter auf die Suche nach unserem Inneren. Erst dann gibt 
es ein spirituelles Wachsen oder Jnana-Yoga. 

Zum Schluss möchte Anandajay auf eine Gefahr hinweisen, die bei Jnana-Yoga entstehen 
kann. Wenn wir Erkenntnisse über eine bestimmte Situation gewonnen haben, neigen 
wir dazu, diese wiederum bei ähnlichen Situationen anzuwenden. Ein Automatismus 
wird dann losgelöst um von dem Nächsten ersetzt zu werden.  
Der Bedarf an fix und fertigen Lösungen ist groß, weil wir uns lieber nicht mit jeder 
neuen Situation wieder auseinandersetzen wollen. In der Jnana-Yoga geht es aber nicht 
darum, Situationen zu lösen oder zu entfernen, sondern es geht darum, sie zu verstehen 
und zu erkennen. Selbsterforschung darf nicht in Schlussfolgerungen münden, denn das 
werden wiederum neue Automatismen. Untersuche mit einem ständig offenen 
Bewusstsein. 

Jnana-Yoga als Selbsterforschung ist auf das verschleierte Gebiet zwischen 
Persönlichkeit und das Innere gerichtet. Dieses Buch ist gedacht als ein Prüfstein, in dem 
der Leser Bestätigung, Unterstützung und Anregung finden kann, um sich in seiner 
Essenz kennenzulernen. 

Was kann Jnana-Yoga für uns bedeuten? 

Jnana-Yoga ist die Verbindung mit uns selbst über die Selbstreflexion, Selbsterforschung. 
Wir lernen das Wahre vom Unwahren zu trennen, das Bleibende vom Vergänglichen und 
das Wesentliche vom Persönlichen. Mit Hilfe dieses Unterscheidungsvermögens 
entstehen Einsichten und Selbsterkenntnis. 

Jnana-Yoga stellt die Frage: „Wer bin ich“? Während wir diese Frage stellen, wird die 
Aufmerksamkeit nach innen gelenkt, wodurch wir dann immer mehr das fallen lassen, 
wovon wir einsehen, dass wir das nicht wirklich sind. 

Die Frage selbst und die Auseinandersetzung damit zeigen uns den Weg unserer 
Selbsterforschung, wodurch wir mehr in eine Beziehung kommen können mit dem, was 
wir wirklich sind. 

In der Selbsterforschung wird Ajnana, das bedeutet Nichtwissen, immer deutlicher 
werden. Wir halten uns meist sehr an Meinungen und Bedingungen fest, aber wir werden 
feststellen, dass gerade diese der Verbindung mit dem Wesentlichen im Wege stehen. 

Durch das Unterscheidungsvermögen und die daraus entstehenden Einsichten wird die 
Unwissenheit und Verschlossenheit abnehmen. Wenn wir dasjenige, was uns von uns 
selbst wegholt, loslassen können, entsteht mehr innere Ruhe und können wir von da aus 
die Beziehung mit dem Wesentlichen eingehen. Und das ist Yoga. Dieses Buch kann als 
Anleitung benutzt werden von denjenigen, die Selbst-Erforschung ernst nehmen und auf 
der Suche nach Wahrheit sind.  



 

 203 

Was ist Jnana-Yoga? 

Das Wort Jnana kommt aus dem Sanskrit. Es ist verwandt mit dem lateinischen gno (-
scere) und dem griechischen gno (-stikos) und bedeutet: tiefgehendes und intuitives 
Wissen, Einsicht, Erkenntnis, Lebensweisheit. Auch die endgültige Realität wird Jnana 
genannt. 

Jnana ist die tiefere Kenntnis. Sie hat nichts zu tun mit Bücherkenntnissen, aber bezieht 
sich auf Lebensweisheit und Einsicht in die tieferen, fast verborgenen Lebensgesetze. Es 
ist die Kenntnis der Wahrheit, frei von persönlicher Vorliebe oder Abneigung. Es ist 
Kenntnis von dem, was schon da ist, aber noch nicht immer so klar gesehen wird. Jnana 
steht auch für die Fähigkeit, die Wahrheit von Unwahrheit unterscheiden zu können.  

Yoga bedeutet verbinden, eins-werden mit dem, was du wirklich bist. Wir können dies 
unseren Wesenskern, das Wesentliche, das Selbst oder das Göttliche in uns nennen. Yoga 
bedeutet auch Aufmerksamkeit. Aufmerksamkeit kann uns verbinden mit dem, was uns 
Zugang zu Gebieten gewährt, die uns vorher verschlossen waren. Mit Hilfe der 
Aufmerksamkeit kann der Mensch sich öffnen und sich immer deutlicher mit dem 
Wesentlichen verbinden. Das führt letztendlich zu einer Verschmelzung mit dem 
Wesentlichen, mit dem Göttlichen. 

Der Begriff Jnana-Yoga wurde zum ersten Mal im Buch der Bhagavad Gita (Gottes Lied) 
verwendet, das ungefähr um 300 vor Christus geschrieben wurde.  

Jnana-Yoga bildet zusammen mit der Karma-Yoga (selbstloses, uneigennütziges 
Handeln) und Bhakti-Yoga (grenzenlose Hingabe an das Wesentliche) die 
Grundströmung des Yoga. Es gibt aber auch Kommentare, die besagen, dass Jnana- 
Yoga die erste Form des Yoga ist. In der Bhagavad Gita wird der Jnana-Yoga zur Karma- 
und Bhakti-Yoga, um so den Yoga einfacher in den Alltag integrieren zu können.  

Die Oepanishaden, der zusammengefasste philosophische Teil der Vedas, wurden seit 
dem fünften Jahrhundert vor Christus aufgezeichnet und bergen die Weisheit in sich, die 
später in der Bhagavad Gita Jnana-Yoga genannt wird. 

Die wortwörtliche Bedeutung des Wortes Oepanishad ist: ‚sitzt nahe dran‘, und bezieht 
sich auf die traditionelle mündliche Weitergabe von geheimen Kenntnissen vom Lehrer 
zum Schüler. Es ist eine Weisheit, die wie der Text selbst aussagt, aus dem Raum des 
Herzens stammt. Dies zeigt die Verbindung zur Bhakti-Yoga. 

Jnana-Yoga ist fest verbunden mit Meditation, weil das offene Bewusstsein der 
Meditation eine Voraussetzung für die Einsichten der Jnana-Yoga ist. Jnana-Yoga ist 
bestimmt für Menschen, die meditativ und philosophisch eingestellt sind und sich nach 
der unmittelbaren Wahrheit sehnen.   



 

 204 

2.   Niederländischsprachige Bücher 
– Gebundene Ausgaben und E-Book-Ausgaben 

Bezieling door Inzicht 
– 200 levensthema’s voor innerlijke groei 

Dieses Buch enthält zweihundert Lebensthemen, um 
die Essenz des Bestehens zu entdecken, zu lernen, mit 
deiner Anwesenheit zusammen zu sein und die 
spirituellen Segnungen als Begleitung auf deiner 
Lebensreise anzunehmen. 
 
387 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/bezieling-door-inzicht  

 
Yoga beleven en geven vanuit zijn 
Spirituele Diepgang 
Anandajay bündelt in diesem Buch mehr als 50 Jahre 
Erfahrung in der Integration von Spiritualität in Yoga 
und spricht durch eine Vielzahl von Fühl- und 
Atemübungen, Meditationen und Yogastellungen die 
subtilen und doch immensen Unterschiede zwischen 
Yoga-‚Tun‘ und Yoga-‚Sein‘ an. 
 
393 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/yoga-beleven-en-geven-vanuit-zijn-
spirituele-diepgang  

 
Zegeningen van het Hart 
– 365 spreuken voor dag en nacht 

Ein Jahrbuch mit meditativen Sprüchen mit zwei 
Sprüchen für jeden Tag, einen für den Morgen und 
einen für den Abend. Diese Segenssprüche bringen dich 
in Kontakt mit der liebevollen Stimme deines Herzens 
und möchten jenseits der Dualität die Seele berühren.  
 
201 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/zegeningen-van-het-hart  



 

 205 

Ontdek de helende kracht van  
Meditatie 
– Thuiskomen in je Zelf deel 1 

Dieses umfassende Werk über Meditation, das in zwei 
Bänden veröffentlicht wurde, befasst sich in Teil 1 
eingehend mit den Prinzipien, der Tiefe und dem Wert 
der Meditation, sowohl philosophisch, traditionell und 
spirituell als auch erfahrungsorientiert durch eine 
Vielzahl von empathischen Meditationen und in Teil 2 
eingehend mit einer strukturierteren Form der 
Meditation, der Light of Being-Meditation. 

 
291 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/ontdek-de-helende-kracht-van-
meditatie  

 
Vrede van lichaam tot ziel door  
Meditatie 
– Thuiskomen in je Zelf deel 2 

In diesem zweiten Teil ‚Vrede van lichaam tot ziel door 
Meditatie‘ führt dich Anandajay auf vielfältige Weise 
durch die vier Werte der Light of Being-Meditation: 
Befreiung, Beziehung, Inkarnation und Verwirklichung.  
 
307 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/vrede-van-lichaam-tot-ziel-door-
meditatie  

 
Surya Namaskar 
– Ode aan je Innerlijke Zon, je Ziel 

Dieses Buch taucht tief in den spirituellen Wert des 
Surya Namaskar (der Gruß an die Sonne durch 12 
Yogastellungen), des Surya Prabhana Pranayama 
(energetische Atemübung), der Surya Puja (Mantragebet 
mit hingebungsvollen Gesten) und ihrer Mantras ein. 
 
331 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/surya-namaskar  

 



 

 206 

Arbeitsbücher und E-Books „Ontmoet je Essentie“ 

Diese Reihe von Arbeitsbüchern mit dem gemeinsamen Titel „Ontmoet je Essentie“ bringt 
dich durch zwölf von Anandajay entwickelte Arbeitsmethoden in Kontakt mit dem „Licht 
des Seins“, dem Seins-Licht in dir selbst. Die Reihe besteht aus drei Teilen und jeder Teil 
befasst sich mit sieben grundlegenden Lebensthemen, die dich in deiner spirituellen 
Entwicklung unterstützen, dir helfen, deinen eigenen spirituellen Lebensstil zu finden und 
dir die Tiefe deiner spirituellen Freiheit zeigen. Die drei Teile sind: 
 

Spirituele Ontwikkeling 
– Ontmoet je Essentie deel 1 

Die sieben elementaren Lebensthemen - energetisches 
Fühlen, Verlangen, Verletzlichkeit, Zusammengehörig-
keit, Freiheit, das Licht des Seins und spirituelle Offenheit 
- unterstützen dich bei deiner spirituellen Entwicklung. 
 
347 Seiten | Für weitere Informationen, siehe 
www.anandajay.org/boeken/spirituele-ontwikkeling 

 
Spirituele Leefwijze 
– Ontmoet je Essentie deel 2 

Die sieben elementaren Lebensthemen - Erwachen, 
Leben, Ganzheit, Stille, Liebe, Kraft und Beziehung - 
helfen dir, zu deinem eigenen spirituellen Lebensstil 
zurückzufinden. 
 
333 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/spirituele-leefwijze  

 
Spirituele Vrijheid 
– Ontmoet je Essentie deel 3 

Mit den sieben elementaren Lebensthemen - Hatha, 
Tantra, Karma, Bhakti, Mantra, Jnana und Raja - die dir 
die Tiefe deiner spirituellen Freiheit zeigen, mit einem 
zusätzlichen Kapitel über die Tiefe des energetischen 
Fühlens. 
 
381 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/spirituele-vrijheid  



 

 207 

E-Book-Reihe „Ontmoet je Essentie“ – 21 Lebensthemen 

Die 21 Lebensthemen aus der oben genannten Arbeitsbuch-Trilogie sind als 21 
niederländischsprachige E-Books mit den folgenden neuen Titeln erschienen. 

1. Energie: Je energetische gevoeligheid en waarneming verfijnen 

2. Verlangen: Je spirituele verlangen naar heelheid beantwoorden 

3. Echtheid: Vanuit kwetsbaarheid diepgang ervaren 

4. Vrijheid: De waarde van je spirituele echtheid ontdekken 

5. Samenzijn: Met alles in een omhullende gezamenlijkheid leven 

6. Essentie: Vanuit je liefdevolle, innerlijke licht leven 

7. Openheid: Bereid zijn om spirituele waarden toe te laten 

8. Ontwaken: Dat wat voorbij het bekende ligt, gaan waarnemen 

9. Leven: Je bestaan als een stroom van -er zijn- ervaren 

10. Heelheid: Alles wat je bent een volledigheid laten zijn 

11. Stilte: Alles tegelijkertijd in vrijheid laten bestaan 

12. Liefde: Iets vanuit betrokkenheid volledig de ruimte geven 

13. Kracht: Je energieën organisch samen laten gaan 

14. Relatie: Een verbinding door haar waarde gedragen laten worden 

15. Balans: Hatha – De verbindende heelheid achter alle polariteiten ontmoeten 

16. Harmonie: Tantra – De uitstraling van alles bij je werkelijkheid betrekken 

17. Vrede: Karma – Je handelen laten resoneren met wat het leven vraagt 

18. Vervulling: Bhakti – Vanuit toewijding aan heelheid met liefde gevuld raken 

19. Wijsheid: Mantra – Vanuit je bezieling communiceren 

20. Inzicht: Jnana – Licht in je bewustzijn toelaten 

21. Bevrijding: Raja – De heelheid die je bent eren  



 

 208 

Puja-Bücher & E-Book-Reihe 

Physische zweiteilige Ausgabe 
„Mantra’s en hun devotionele gebaren“ 

In dieser zweiteiligen Buchreihe „Mantra’s en hun devotionele gebaren“ (übersetzt: 
Mantras und ihre hingabevollen Gebärden) bringt Anandajay den Wert des Gebets 
zurück zu seiner ursprünglichen Bedeutung und Absicht, sodass es ein Zugang zur 
spirituellen Tiefe deiner menschlichen Existenz wird. Jedes Buch behandelt sechs Pujas, 
wobei Anandajay ausführlich auf die Bedeutung, den Wert und die zugrunde liegenden 
spirituellen Erkenntnisse der Pujas und ihrer Mantras eingeht. Alle Gebärden und die 
damit verbundene energetische Wirkung sind in dem Buch mit raffinierten Zeichnungen 
illustriert. Auch auf die spezifische Musik- und Gebetserfahrung jeder Puja wird 
eingegangen. 

 

 
Teil 1 – Pujas für spirituelle Empfänglichkeit – geht näher auf Themen wie 
Empfänglichkeit, Hingabe, Sehnsucht, Liebe, Wert, Verankerung und deine spirituelle 
Entwicklung ein und beschäftigt sich ausführlich mit der ersten Serie von sechs Pujas: 
Mahadevata, Chakra, Sravana, Pranidhana, Surya und Cittayam Puja. Mehr Infos: 
www.anandajay.org/boeken/pujas-voor-spirituele-ontvankelijkheid 

Teil 2 – Pujas für spirituellen Reichtum – geht tiefer auf den Reichtum deines spirituellen 
Lebensweges, deine religiöse Erfahrung, das hingebungsvolle Bewusstsein, die 
Beziehung zur Seele, Reichtum und Dankbarkeit ein und beschäftigt sich ausführlich mit 
der zweiten Serie von sechs Pujas: Kriya, Kosha, Shiva-Shakti, Jivatman, Yoga und Aum 
Adhara Puja. Mehr Infos: www.anandajay.org/boeken/pujas-voor-spirituele-rijkdom 

Zusätzlich zu den Puja-Büchern gibt es die Puja-Musikstücke, die die Intention, den 
Fluss, die Stille und die mentale Offenheit der Pujas vermitteln und den Ausdruck und 
das Erleben der Gesten vertiefen können. Schau dir dazu die dazugehörigen Puja-Alben 
an, die oben bei den Musikalben angegeben sind. 



 

 209 

E-Book-Reihe „Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren“ 
Das oben erwähnte komplette Puja-Werk hat zwölf Pujas und ergänzende und 
vertiefende Texte. Es ist als E-Book-Reihe in sechs Teilen veröffentlicht worden, in 
Zusammenhang mit den sechs dazugehörigen Puja-Musikalben. Die E-Books sind: 
 
1. Yoga Puja & Aum Adhara Puja – Puja 1 & 2 uit de werkboeken 

‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

2. Shiva-Shakti Puja & Jivatman Puja – Puja 3 & 4 uit de werkboeken 
‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

3. Kosha Puja & Kriya Puja – Puja 5 & 6 uit de werkboeken 
‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

4. Surya Puja & Cittayam Puja – Puja 7 & 8 uit de werkboeken 
‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

5. Sravana Puja & Pranidhana Puja – Puja 9 & 10 uit de werkboeken 
‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

6. Mahadevata Puja & Chakra Puja – Puja 11 & 12 uit de werkboeken 
‘Puja’s – Mantra’s en hun devotionele gebaren’ 

Zusätzlich zu den Puja-Büchern gibt es die Puja-Musikstücke, die die Intention, den 
Fluss, die Stille und die mentale Offenheit der Pujas vermitteln und den Ausdruck und 
das Erleben der Gesten vertiefen können. Schau dir dazu die dazugehörigen Puja-Alben 
an, die oben bei den Musikalben angegeben sind. 

 

 

Gebundene Ausgabe 

De ‚Sri Ananda Rasa‘ Sacrale Dans 
– Dansen vanuit Innerlijk Geluk 
„Der ‚Sri Ananda Rasa‘ Sacrale Dance“ ist eine 
Choreographie von innerer Schönheit, voller anmutiger 
Bewegungen und möchte das Verlangen nach 
spiritueller Tiefe und einem Leben voller Liebe 
ausdrücken. (Nur als gebundene Ausgabe verfügbar.) 
 
303 Seiten | Für weitere Informationen, siehe: 
www.anandajay.org/boeken/sri-ananda-rasa   



 

 210 

3.   Zuvor veröffentlichte Bücher 

 
 

Hatha yoga  
– Praktisch beginnen 
‚Hatha yoga‘ wurde erstmals 1984 veröffentlicht und ist nicht 
mehr erhältlich. 
 
 
 

 
Als de bloem zich opent 
Das Spruchbuch ‚Als de bloem zich opent‘ erschien 1992 und 
wurde vollständig in das Buch ‚Jnana yoga - De kracht van 
ontwakend bewustzijn‘ aufgenommen. Teile davon wurden 
später in das Buch ‚Bezieling door Inzicht‘ aufgenommen und es 
gibt ein neues Spruchbuch ‚Zegeningen van het Hart‘. 
 

 
Het hart van yoga 
– Een meditatieve vertaling van de yoga sutra’s 
‚Het hart van yoga‘ wurde 1999 veröffentlicht und ist als Teil des 
Meditationsbuchs ‚Ontdek de helende kracht van Meditatie‘ neu 
aufgelegt worden. 
 
 

 
Jnana yoga 
– De kracht van ontwakend bewustzijn 
‚Jnana yoga‘ wurde erstmals 1993 veröffentlicht und in dem 
Buch ‚Yoga beleven en geven vanuit zijn Spirituele 
Diepgang‘ neu aufgelegt.  
 
 



 

 211 

Ontmoetingen met Anandajay 
‚Ontmoetingen met Anandajay‘ wurde 2003 veröffentlicht und 
Teile davon wurden in das Buch ‚Bezieling door 
Inzicht‘ aufgenommen. 
 
 
 
 
Yoga filosofie in ervaarbare eenvoud 
‚Yogafilosofie in ervaarbare eenvoud‘ wurde erstmals 1999 
veröffentlicht und ist teilweise in das Buch ‚Yoga beleven en 
geven vanuit zijn Spirituele Diepgang‘ eingeflossen.  
 
 
 

 
Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving 
– Didactiek voor een spirituele benadering van yoga en ander 
lichaamswerk 

Das Buch ‚Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving‘ erschien 
erstmals 2003 und ist teilweise in das Buch ‚Yoga beleven en 
geven vanuit zijn Spirituele Diepgang‘ eingeflossen. 
 
 
Leven in openheid 
‚Leven in openheid‘ wurde erstmals 2006 veröffentlicht und ist 
vollständig in das Buch ‚Bezieling door Inzicht‘ aufgenommen. 
 
 
 
 
 
Leven in het licht 
‚Leven in het licht‘ wurde erstmals 2006 veröffentlicht und ist 
vollständig in das Buch ‚Bezieling door Inzicht‘ aufgenommen 
 
 
 
  



 

 212 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anhang 
  



 

 213 

 

Anhang I 
– Hintergründe 

 
 
  



 

 214 

Eine Botschaft des Friedens 
Anandajay (frei übersetzt: „Segen aus dem Herzen“) widmet sich seit mehr als 50 Jahren 
der Integration der spirituellen Essenz in das tägliche Leben. Er hat 12 Arbeitsformen 
entwickelt, die dir den sinnvollen und glücklichen Wert der natürlichen Grundlage deines 
Bestehens, deiner spirituellen Echtheit, näher bringen, damit sie auch dein leuchtender, 
spiritueller Wegweiser in deinem Leben sein kann.  

Den Kernwert seiner Arbeit fasst er unter dem Namen „The Light of Being“ zusammen. 
Der Name „The Light of Being“ weist auf die Kraft des inneren Lebenslichts hin, das 
Anandajay mit Menschen teilen möchte, die sich ebenfalls nach Kontakt mit diesem, 
bereits in ihnen vorhandenen, heilenden Wert von sich selbst und dem Leben sehnen.  

Diese Einladung basiert auf keiner Philosophie, Religion, keinem Dogma, keiner 
Methode und keiner Überzeugung. Sie begleitet dich lediglich dabei, auf offene und 
empfängliche Weise mit dem erleuchtenden Wert der Essenz, die du in dir trägst, in 
Kontakt zu treten, damit du diesen Wert liebevoll annehmen und aus dieser 
Vollkommenheit und Freiheit heraus leben kannst. 

Wenn die Gewohnheit, sich verändern oder verbessern zu wollen, für einen Moment 
verstummen darf, entsteht ein Frieden, der dich in Kontakt mit deiner Existenzkraft 
(Sein) und der damit verbundenen Lebensfreude, Harmonie, Glück und Liebe (Licht) 
bringt. Entdecke, wie es sich anfühlt, wenn du diese Lebensquelle und ihre Reinheit deine 
Anwesenheit und deine Lebensweise bereichern lässt. 

Die Botschaft, die Anandajay uns bringt, basiert auf dem Frieden, nach dem sich nicht 
nur die Welt als Ganzes, sondern auch jedes einzelne Herz sehnt. Er begleitet dich 
deshalb dabei, einfühlsam und aus Offenheit heraus zu leben, damit dein Bewusstsein 
immer friedvoller und freier wird. Du kommst dann in Kontakt mit deiner Existenz, mit 
deinem „Da-Sein“, mit deiner Authentizität, anstatt etwas werden oder repräsentieren zu 
wollen, und du erfährst dadurch, wie es ist, aus deinem inneren Grund und deiner 
Anwesenheit heraus zu leben und liebevolle Verbindungen mit anderen einzugehen. 

Wenn du dich auf diese Weise für dein „Da-Sein“ öffnest, erfährst du eine berührende 
Weite und Leichtigkeit, die sich von dort aus auf alles, was du bist, ausbreiten möchte. 
Erlaube das, und lass dich von diesem „Licht des Seins“ bereichern. Dann lebst du aus 
dem „Light of Being“, aus dem Licht des „Seins“, das bereits in dir anwesend ist und 
dem du dich jeden Moment aufs Neue öffnen kannst. 

Um diese Öffnung für dein Seinslicht zu unterstützen, hat Anandajay 12 Arbeitsformen 
entwickelt, sodass für jeden und für jede Lebensphase ein passender Zugang zu diesem 
essentiellen Gefühl und Sein offen steht. 



 

 215 

Zwölf Light of Being Teachings (Arbeitsformen) 

Alle Arbeitsformen und die Art und Weise, wie Anandajay sie gestaltet hat, geben dir 
Zugang zu den wesentlichen Wahrheiten deiner Existenz und werfen, wenn du sie 
spielerisch entdeckst, ein friedliches Licht auf deine spezifische Art von Sein und das 
Bewusstwerden davon. Sie helfen dir so, Bewusstwerdungen und Einsichten nicht nur 
mental zu belassen, sondern sie lebensfähig werden zu lassen. Sie tragen dazu bei, dass 
Erfahrungen von Liebe, Licht und Frieden, die du in besonderen Momenten der 
Meditation, bei Musik, beim Liebesspiel oder beim Spazierengehen in der Natur kennst, 
tiefer in dir verankert werden können. Wenn diese wesentlichen Qualitäten in deinem 
täglichen Leben einen Platz finden können, wirst du durch deine Anwesenheit und dein 
Handeln Licht und Frieden weitergeben, auch an die Welt. Nicht esoterisch, nicht als 
Ideal oder Bild, sondern ganz konkret und greifbar durch die Dinge, die du tust und sagst 
und von wo aus du sie tust und sagst. 

Die Arbeitsformen sind als spirituell orientierte Lebensbegleitung gedacht. Ausgehend 
von einer realistischen Einstellung zu all deinen Möglichkeiten und Konditionierungen 
unterstützen dich die Arbeitsformen dabei, freier und freudiger zu leben. Wenn du das 
„Lebenslicht“ von innen und außen wieder in dich hineinlässt, erfährst du wieder, wie 
wertvoll deine Existenz ist und wie sich dieser Reichtum auf allen Ebenen heilend auf 
dich auswirkt. Du bist eingeladen, deine Beseelung als deinen natürlichen Zustand zu 
erfahren, der mühelos und ganz normal ist, dein ganz eigenes Zuhause bildet und dein 
tägliches Leben bereichert und unterstützt. 

Die zwölf Arbeitsformen sind liebevolle und die Schöpfung ehrende Eingänge zu 
Selbsterkenntnis und Frieden. Sie machen den wesentlichen Seins-Wert, der in jedem 
Menschen von Natur aus anwesend ist, deutlicher erfahrbar und öffnen die Verbindung 
zwischen deiner inneren Essenz und deinem äußeren Funktionieren. Die Arbeitsformen 
geben dir Vertrauen in den besonderen und bereichernden Wert deines Menschseins. 

Aus dem Frieden, den das hervorbringt, entsteht erst wirklich Raum für Beziehungen, 
Austausch und Begegnung, sodass sich die Werte, die jetzt in dir zusammenkommen, 
miteinander verflechten können. Indem du deinen beseelten Inhalt mit deinem Alltag 
verschmelzen lässt, bekommt dein Lebensweg eine ganz andere, wertvolle Qualität, so 
wie gewebte Fäden zusammen einen Stoff bilden. Wenn du dich wieder als Ganzes 
erfährst, bist du offen für ein harmonisches Miteinander von allem, was du bist, und 
erfährst, losgelöst von Reibungen oder Kämpfen, die Qualität des Friedens und der 
spirituellen Geborgenheit. Die innere Stille und Ruhe, die aus diesem friedlichen 
Miteinander entstehen, geben dir den Raum, tiefer mit den Werten der aufrichtigen Liebe 
und Beseelung in Kontakt zu kommen, nach denen du dich so sehr sehnst. 

Für Anandajay steht Spiritualität nicht für eine idealistische Bewusstseinsebene, die vom 
sogenannten täglichen Leben abgekoppelt ist. Deshalb lädt er dich auf so viele 
verschiedene Arten ein, von dem ausgehend, was du bist, dich zu öffnen für den 
Tiefgang, die Liebe und die Klarheit deiner Beseelung. Du lebst dann wieder in 
Beziehung mit dem tiefsten Wert deiner selbst und dem zuverlässigsten Partner, der dich 
in deinem täglichen Leben (an)leitet. 



 

 216 

Die kraniosakrale Basis der zwölf Arbeitsformen 

Die zwölf Arbeitsformen sprechen auch die physische Äquivalenz der spirituellen 
Entwicklung an, die kraniosakrale Verbindung, das Zusammenspiel zwischen deinem 
„Kopf- und Bauchhirn“. Diese elementare Verbindung zwischen deinem Scheitel 
(cranio: Schädel) und deinem Kreuzbein (sacrum: Kreuzbein), entwickelt sich zellulär 
bereits in den ersten Wochen nach der Empfängnis und legt auf der physischen Ebene 
eine äußerst subtile Grundlage für die Integration der Spiritualität in deine menschliche 
Erfahrung. 

Der wunderbare Prozess deiner Geburt zeugt von einem unglaublichen Maß an 
Perfektion und fand organisch in der natürlichen und warmen Geborgenheit des 
mütterlichen Körpers statt. Spirituell gesehen haben dir diese greifbaren Tatsachen deine 
ersten spirituellen Erfahrungen beschert, nämlich die einer tiefgehenden, friedvollen 
Harmonie und allumfassenden Umhüllung. 

Die kraniosakrale Verbindung in deinem Körper ist die elementarste Verbindung, die 
sich im Mutterleib entwickelt und von da an als Embryo (griechisch für „ungeborene 
Frucht“) bezeichnet wird. Zwischen dem 21. und 28. Tag der Schwangerschaft entstehen 
nach verschiedenen Zellteilungen eine Art Kopf, ein Rücken und ein Schwanz. Aus der 
Mitte dieses sogenannten Neuralkanals entstehen dann Verbindungen zu beiden Enden, 
wobei zuerst der Kopf (Tag 29) und einen Tag später das Steißbein (Tag 30) Anschluss 
finden. Der Neuralkanal entwickelt sich dann weiter zum Rückenmark, von dem aus alle 
Nerven, auch zu allen anderen Bereichen und Organen außer dem Kopf und dem 
Becken, entspringen. Der Kanal, der sich darum herum bildet, entwickelt sich später zur 
Wirbelsäule. 

Ab der achten Woche ist in dieser elementaren kraniosakralen Basis alles vorhanden und 
der Fötus (lateinisch für „das, was geboren werden wird“) wächst bis zu seiner Geburt. 
Auch nach der Geburt geht die Entwicklung dieses kraniosakralen Bereichs, also des 
Gehirns, des Nervensystems und der Hormonproduktion, noch eine ganze Weile weiter. 
Während der Entwicklung sowohl des Babys als auch des Kindes spielt das Erleben von 
Geborgenheit in der unmittelbaren Umgebung, das Gefühl, von einem größeren, 
nährenden, pflegenden und umhüllenden Ganzen umgeben zu sein, eine sehr wichtige 
Rolle, denn der Mensch ist das einzige Säugetier, das in den ersten Lebensjahren 
vollständig auf Pflege angewiesen ist. Diese Geborgenheit ersetzt sozusagen die 
Funktion, die der Mutterkörper während der Schwangerschaft erfüllt hat. Im späteren 
Leben kommen die Wahrnehmung deiner Aura und das bewusste Erleben der 
umhüllenden Ganzheit des Ganzen, zu dem du gehörst, hinzu, und zusammen erfüllen 
sie im konkreten spirituellen Bereich die Rolle dieses elementaren Prinzips. 

Das kraniosakral-System verbindet dich mit den unbewussten Erinnerungen daran, dass 
du aufgrund des tiefsten, natürlichen Verlangens deines Vaters und deiner Mutter sowohl 
der kraftvolle Anfang (Befruchtung und Embryo) als auch die in ihr gereifte Frucht 
(Fötus) gewesen bist. 

Du erkennst diese spirituellen Erfahrungen jetzt in dem harmonischen Frieden deiner 
Essenz und deiner meditativen Erfahrung von Ganzheit, Gott oder allgegenwärtigem 



 

 217 

Bewusstsein. Deine unermüdliche Suche nach Glück, nach menschlicher und spiritueller 
Erfüllung, ist eigentlich eine Suche danach, wieder aufs Neue Teil einer friedlichen und 
natürlichen Harmonie und einer großen, allgegenwärtigen Ganzheit sein zu dürfen.  

Innerhalb des kraniosakralen Systems sorgen die wichtigsten neurologischen 
Verbindungen in deinem Körper für die Zusammenarbeit zwischen den wesentlichen 
Energien deines Kopfes und deines Beckens. Ein harmonischer cranio-sacraler 
Austausch schafft also ein Gleichgewicht zwischen deinen spirituellen und menschlichen 
Bedürfnissen. Die kraniosakrale Verbindung geht um die besonderen Auswirkungen der 
Verbindung zwischen deinem Kopf (Scheitel) und deinem Becken (Kreuzbein), zwischen 
dem Bereich deines Scheitel- und Stirnchakras und dem Bereich deines Identitäts- und 
Wurzelchakras, zwischen deinen Einsichten (Licht) und deinem Sein (Sein), zwischen 
deinem aktuellen Bewusstsein und deinem embryonalen und/oder fötalen 
Zellbewusstsein (unbewusste Erinnerungen), zwischen deinem menschlichen 
Bewusstsein und deinem natürlichen Ursprung, zwischen dem unbegrenzten 
Kosmischen und dem greifbaren Irdischen, zwischen dem Göttlichen und dem 
Menschlichen, zwischen dem Ewigen und dem Vergänglichen, zwischen der Seele und 
dem Körper. 

Die Arbeitsformen sind daher tiefgreifend physisch geerdet, energetisch feinfühlig 
erfahrbar und wirken spirituell befreiend. Sie alle haben ihre eigene Resonanz, Farbe, 
Klang, Raum und von dort aus eine tiefgreifende Wirkung auf deinen physischen, 
energetischen, emotionalen, mentalen, einsichtsvollen und spirituellen Lebensraum. Im 
Folgenden erfährst du, wie sie dir alle einen Zugang zu deinem inneren Reichtum öffnen 
können.  



 

 218 

1.   LightMessenger – Einsicht 

Offen sein für deine spirituellen Botschaften und Einsichten 

Ein LichtMessenger bringt dir auf verschiedene Weise spirituelle Botschaften und 
wertvolle Erkenntnisse, die das Bewusstsein erhellen und dein Herz für ein friedliches 
und liebevolles Dasein befreien. Ein LichtMessenger reicht dir, aus tiefem Respekt vor 
deinem beseelten, menschlichen Verlangen nach Entwicklung und Freiheit, Einsichten 
an über eine alle und alles tragende Wahrheit. Er oder sie bietet diese Einsichten an, wenn 
Menschen tiefer mit ihrem Wesen in Verbindung kommen möchten. Diese Einsichten 
gehen um Authentizität, um das Verlangen nach Liebe, um die Kraft des Lebens, um das 
Herz, das in jedem Menschen die Quelle der Liebe ist, und um den Frieden, der in jedem 
Menschen und in allem die Quelle seines Wesens ist. 

Über spirituelle und religiöse Überzeugungen hinaus möchte der LightMessenger dich 
vor allem tiefer mit deinem eigenen Seinsgrund in Kontakt bringen. Denn von diesem 
Grund aus spürst du selbst, dass alles Leben dieselbe Grundlage hat. 

 Nur wenn wir alles von uns selbst und voneinander über dieses zugrunde liegende und 
gemeinsame Fundament erkennen und begegnen, werden wir Frieden als unsere wahre 
Grundlage und unseren Ursprung erkennen und erfahren, dass erleuchtende Liebe darin 
der wichtigste Botschafter ist. Ein LightMessenger lädt dich ein, dich für jene Einsichten 
zu öffnen, die dir Raum und Freiheit (Licht) geben. LichtBotschaften sind Einsichten, 
die dich in Empfänglichkeit erfahren lassen, dass Frieden die Grundlage allen Lebens ist, 
und sich deshalb über die Begrenzung von Meinungen, Ideen oder Überzeugungen 
erheben, um deine tiefe Sehnsucht nach Freiheit, Liebe und Authentizität zu 
beantworten. 

LichtBotschaften brauchen die spezielle, kraniosakrale Verbindung in deinem Körper, 
damit das Licht deiner Erkenntnisse frei zu deiner fruchtbaren und kreativen Basis deines 
„Da-Seins“ fließen kann, so wie es natürlicherweise während deiner fötalen Phase im 
Mutterleib geschah. 

 
Der LightMessenger: 
• geht vorbei an persönlichen Unterschieden, Interessen und Interpretationen 
• bringt dich in Kontakt mit deiner Lebenskraft 
• lässt dich erfahren, dass das, was mit deiner Seele im Einklang ist, dein Wegweiser 

sein kann 
• gibt dir ein alles tragendes Fundament 
• verringert den Abstand zwischen dem, was du bist und dem, was du denkst, dass du 

sein solltest 
• zeigt dir, dass die einzige Friedensbotschaft allumfassende Liebe ist 

  



 

 219 

2.   Light of Being-Meditation – Beseelung 

Ehre deine Essenz 

Die Light of Being-Meditation ist eine Form der Verinnerlichung, die dich in vier 
ineinander übergehenden Phasen (Freiheit, Liebe, Sein und Ganzheit) dazu einlädt, mit 
dem in Kontakt zu kommen, was hinter all den Veränderungen wesentlich und wertvoll 
in dir vorhanden ist, um eine tiefere Beziehung zu deiner Ganzheit aufzubauen. Aus der 
Gewohnheit heraus, mit deinem Ego ständig auf alles fokussiert zu sein, tauchst du 
begleitet in den Frieden des tiefen und allumfassenden Seins ein. Du erfährst dann immer 
deutlicher eine umhüllende Stille und inneren Frieden, weil du auf natürliche und 
fließende Weise ganz mit dir selbst, deiner Essenz und der gesamten Existenz eins 
geworden bist. 

Es ist deine Liebe zu deinem inneren Selbst, die dich danach sehnen lässt, die Wohltat 
der liebevollen Stille, die dadurch entsteht, auch auf dein „Da-Sein“ wirken zu lassen. 
Du, deine Existenz und alles, was existiert, kommen dann in einer Erfahrung von 
Ganzheit und Vollkommenheit zusammen. 

Die Light of Being-Meditation ist eine Meditationsweise, bei der du von deinem Kopf 
über dein Herz und dein Becken das Zusammensein mit der Ganzheit von allem was 
besteht, erfährst. 

 Diese Meditationsweise stellt den freien kraniosakralen Fluss wieder her und verbindet 
dich mit der Erinnerung an die Ganzheitserfahrung, die du noch aus deiner Fötalzeit in 
dir trägst, und an das Einssein, das du damals mit dem Körper deiner Mutter erfahren 
hast. 

 
Das Light of Being-Meditation: 
• ist eine Meditationsweise, bei der du dich von deinem Kopf über dein Herz und 

dein Becken wieder mit der Ganzheit von allem, was existiert, verbindest.  
• verwendet ein Mantra, das dir hilft, eine liebevollere Beziehung zu deinem inneren 

Selbst aufzubauen 
• bringt dich von der Oberfläche zu deinem Inhalt 
• interpretiert deine Sehnsucht nach einem tieferen Kontakt mit deiner Essenz und 

ihrer Weisheit 
• lässt deine Seele wieder dein liebster Partner sein 
• hat eine verbrüdernde Wirkung auf deinen Kontakt mit anderen 

  



 

 220 

3.   ShantiYoga – Anwesenheit 
Verbinde deine innere Tiefe mit deiner spürbaren Echtheit 

ShantiYoga ist eine meditative Form des Körperkontakts, wodurch aus Zuneigung zum 
Wert deines Menschseins Frieden zwischen dir und deinem inneren Selbst entsteht und 
Harmonie zwischen den Energien deines Scheitels und deines Steißbeins hergestellt wird. 
Yoga bedeutet, Verbindung und Shanti bedeutet inneren Frieden. 

Das Erleben von ShantiYoga sorgt für eine friedvolle Verbindung von Seele und Körper, 
von Wissen und Gefühl und von den Energien deines Kronen- und Wurzelchakras.  

Jede bewusste Bewegung oder Yogahaltung und die dazugehörige Atembewegung 
fördert dann sowohl einen größeren Durchfluss der Lebensenergie als auch eine größere 
Offenheit für deine Essenz. Das verändert dein körperliches, energetisches und 
spirituelles Bewusstsein und bringt dich in Kontakt mit dem zeitlosen Seins-Grund hinter 
all deinen Erfahrungen.  

Die Haltungen werden mit Elementen aus den anderen elf Arbeitsformen bereichert, wie 
Meditation, Mantra, Klang und Aura-Bewusstsein.   

Die Haltungen, die im ShantiYoga verwendet werden, entsprechen den wichtigsten 
Entwicklungsstufen, die ein Kind von der Geburt (und sogar schon davor) bis zur 
Selbstständigkeit durchläuft, und sind wichtig für deine allgemeine Gesundheit, um 
geschmeidig zu sein und zu bleiben. All diese Haltungen sind kraniosakral ausgerichtet 
und wirken heilend und befreiend auf deine körperliche, emotionale, mentale, affektive 
und spirituelle Erlebniswelt. 

 
Das ShantiYoga: 
• wirkt tief auf die kraniosakrale Verbindung im Körper 
• ermöglicht es dir, auf einfühlsame und ruhige, fließende Weise mit deinem Körper 

zusammen zu sein 
• reflektiert, wie du mit bestimmten Erfahrungen umgehst und bereichert dadurch 

deine Selbsterkenntnis  
• bringt dich in Kontakt mit dem zeitlosen Seins-Grund hinter all deinen Erfahrungen 
• verbindet dich mit deiner Erinnerung daran, wie du als Fötus in der umhüllenden 

Ganzheit des mütterlichen Körpers warst 
• hilft dir, dich zu inkarnieren und ein freudvolles Leben zu führen 

  



 

 221 

4.   PeaceBreathing – Raum 

Dich selbst als Ganzes in Frieden umarmen 

PeaceBreathing ist eine Atembegleitung, die die Begrenzungen deines Atems verblassen 
lässt, so dass sich dein Atem organisch aus einer Sehnsucht nach Freiheit und Raum tief 
entfalten und sanft zu seinem Ruhepunkt zurückfließen kann. Der innere Frieden, den 
du dadurch erfährst, befreit dein Herz, harmonisiert deine gesamte Energie und bringt 
Klarheit in deine Aura. 

Dein Atem sehnt sich, genau wie du, danach, frei zu sein, denn alles, dem Freiheit 
gegeben wird, fühlt sich geliebt, weil es den Raum bekommt, vollständig bestehen zu 
dürfen. Wenn du deinem Atem wieder erlaubst, frei und gefühlsmäßig unbegrenzt 
stattzufinden, fühlst du dich vom Leben wirklich geliebt. Das Leben, von dem du ein 
Teil bist und in welchem du, zusammen mit allem, was lebt, dein Leben lang atmest. 

Dabei ist das Ausatmen so geschaffen, dass es dich wieder ganz zu dir selbst zurückbringt 
und dich an ein tiefes Gefühl inneren Friedens erinnert, während das Einatmen dir alles 
gibt, was du zum Leben, zum Bewusstsein und zum Kraftvollsein brauchst, und dich 
dadurch an die Schönheit des Daseins erinnert. Der Atem bringt dich durch das Erfahren 
dieser Schönheit und dieses Friedens zur Essenz des Lebens. 

PeaceBreathing beruhigt und stärkt sowohl dein inneres Selbst, deinen Körper, deine 
Haut und deine Aura. Sie gibt dir nicht nur Raum und Offenheit, sondern verbindet dich 
auch mit der in deinem kraniosakralen Bewusstsein gespeicherten Erinnerung an die 
Ebbe und Flut des Atems deiner Mutter, wie du sie erlebt hast, als du als Fötus in ihrem 
umhüllenden Körper zur Geburt herangewachsen bist. 

 
Das PeaceBreathing: 
• bringt die Werte der westlichen Atemtherapie und des östlichen Yoga Pranayama in 

ein heilendes Atembewusstsein zurück 
• lässt dich die natürliche Heilung erfahren, die geschieht, wenn du dich wieder von 

der Bewegung deines Atems tragen lässt 
• verbindet dich mit allem Leben, denn alles Leben trinkt aus der gleichen 

„Atemquelle“ 
• bringt dich mit jedem Einatmen in deine Ganzheit und Kraft 
• bringt dich mit jedem Ausatmen zurück zu deiner Essenz 
• erzeugt Verinnerlichung, Stille und Frieden 

  



 

 222 

5.   MantraPrayers – Hingabe 

Die spirituelle Liebe deiner Hingabe zum Blühen bringen 

MantraPrayers sind Ausdruck von spiritueller Tiefe und Berührung. Sie verwenden 
Mantras, Poesie oder Gebete mit passenden Bewegungen und Gebärden. All das 
wiederholt sich in zwölf von Anandajay veröffentlichten Musikstücken (Sanskrit-Mantra-
Gebete oder Pujas) von etwa dreißig Minuten Länge und gibt dir die Möglichkeit, in 
einen Austausch mit dem spirituellen Wert des Lebens zu gelangen.  

Die MantraPrayers laden dich ein, deine tiefen Gefühle der Ehrerbietung für deine 
Essenz und für die Dankbarkeit deines Lebens bewusst zu erleben und auszudrücken. 
Dadurch kommst du immer tiefer in Kontakt mit der Freude an deiner eigenen Existenz 
und der Liebe des spirituellen Eingebettet-Seins.  

Dankbarkeit ist ein äußerst heilender Gefühlswert, weil er alles bekräftigt, was du 
tatsächlich erfährst, wahrnimmst und genießt. Dankbarkeit lässt dich noch offener 
werden für das, was du in deinem Leben als wertvoll empfindest, und regt dich dazu an, 
diese Berührungen, Stille, Freude, Liebe oder Glückseligkeit zum Ausdruck zu bringen. 
Die zwölf MantraPrayers, die Anandajay gemacht hat, sind kurze Sanskrit-Mantras, 
umhüllt von passender Musik und Gesten und bringen dich emotional, körperlich, 
energetisch und spirituell in Harmonie und in Stille.  

Dabei erinnern sie dich anhand der im Unterbewusstsein gespeicherten Erfahrungen an 
die normalerweise, wenn alles natürlich verläuft, angenehme Atmosphäre, die du 
empfunden hast, als du als Fötus im Mutterleib die hingebungsvollen, sich ständig 
wiederholenden, verbalen oder emotionalen Liebkosungen deiner Mutter und 
möglicherweise auch deines Vaters oder anderer Personen gehört und gespürt hast und 
diese Aufmerksamkeit als heilend (heilig) empfunden hast. MantraPrayers verbinden dich 
zusätzlich mit der in deinen Zellen gespeicherten Erinnerung an die Ehrfurcht und 
Dankbarkeit für die wunderbare Kraft der Natur, die du als Fötus durch den Körper der 
Mutter erfahren hast. 

 
Die MantraPrayers: 
• vertiefen dein Andachtsbewusstsein  
• verfeinern die Eigenschaften, die dein Leben bereichern 
• ehren deine tiefsten inneren Berührungen 
• bestätigen, was du tatsächlich erlebst, erkennst und genießt 
• lassen Dankbarkeit dein Gefühlsgleichgewicht wiederherstellen 
• bringen dich in eine Kommunikation mit dem Allumfassenden 

  



 

 223 

6.   HeartSinging – Freiheit 

Deinem spirituellen Herzen Raum geben, sich frei auszudrücken 

HeartSinging ist das Singen von Worten, Klängen und Mantras aus deinem 
Herzen und deiner inneren Berührung heraus, die sich auf erfahrbare Werte wie 
Liebe, Innerlichkeit und Glück beziehen. HeartSinging lädt dich ein, dich liebevoll 
mit der Tiefe und Essenz deines Herzens zu verbinden, damit dieser Reichtum 
ganz von selbst zu fließen beginnt. 
Indem du die emotionalen Werte dieser Erfahrungsbereiche durch verschiedene Klänge 
zum Klingen bringst, lässt du hören, wie du deine innere Tiefe in diesem Moment erlebst. 
Du singst dann sozusagen von deiner Liebesbeziehung zu deiner Essenz und lässt zu, 
dass die dabei nach außen kommenden hingebungsvollen Gefühle heilend auf dich 
einwirken dürfen. 

Beim HeartSinging nimmst du dir die Zeit, jeden Klang aus der Reinheit deines Herzens 
entstehen zu lassen und ihn mit deinem Atemstrom nach außen tragen zu lassen. Es ist 
eine Form der Hingabe an die Schönheit, die du in deinem Inneren erfährst und durch 
die du hörst, was dein Herz dich hören und fühlen lässt über seine Tiefe, Sensitivität und 
seinen Inhalt. 

Unabhängig davon, ob du bestehende Mantras mitsingst oder einen Klang, eine Puja 
oder ein Mantra aus dir selbst heraus zum Ausdruck bringst, ist HeartSinging eine Form 
der Befreiung des tiefen Wertes, den du in dir selbst erfährst. Das Freisetzen von Klängen 
aus der Tiefe deines Herzens, deiner Seele oder deines Inneren öffnet dich für die Tiefe 
deines Menschseins und die Freiheit des Seins und erinnert dich auch daran, wie du als 
Fötus die Stimmnuancen deiner Mutter und die Geräusche ihres dich umgebenden 
Körpers erfahren hast, als du als Fötus so nah bei ihr warst. 

 
Das HeartSinging: 
• bringt dich mit den Schwingungen und Werten deiner Seele in Einklang. 
• kann man erfahren, indem man zu bestehenden Mantras oder Pujas mitsingt oder 

indem man selbst Klänge oder Mantras vorträgt  
• bezieht sich auf erfahrene Werte wie Liebe, Innerlichkeit und Glück 
• hat eine heilende Wirkung auf dein emotionales Bewusstsein 
• passt sehr gut zum Spiel der Tanpura und ihren umhüllenden kosmischen Klängen 
• ist eine schöne Ergänzung zu PeaceBreathing 

  



 

 224 

7.   LovesharingTantra – Liebe 
Die heilende Kraft einer Beziehung zulassen 

LovesharingTantra lädt dich ein, mit deinem inneren Selbst, dem Anderen oder deiner 
Realität aus Zuneigung in Beziehung zu treten, damit du das Wesentliche in dir wie eine 
Blume erblühen lässt und aus diesem Reichtum heraus auch dem Anderen oder deinem 
Leben begegnen möchtest. Auf diese Weise kommen die tieferen Werte von dir und dem, 
mit dem du eine Beziehung eingehst, verlangend und freudig aus Liebe zusammen. 

LovesharingTantra bietet dir die Möglichkeit, all deine verschiedenen Energien zu einer 
Einheit verweben zu lassen, wie die Energien deines Verlangens und deines Handelns, 
deiner Oberfläche und deiner Tiefe oder von dir und deiner Seele. So wie verschiedene 
Fäden zu einem Stoff verwoben werden, so können auch deine Energien, oder aus der 
Beziehung heraus eure Energien zu einer neuen Einheit verwoben werden. 

LovesharingTantra begleitet dich in deiner Beziehung zu dir selbst bis zu den Ufern des 
Sees der Liebe, der still in deinem spirituellen Herzen auf dich wartet. In Bezug auf deine 
Beziehungen zu anderen Menschen begleitet es dich zur Schönheit der Nähe und gibt 
dir das Vertrauen, platonische, spirituelle und körperliche Intimität einzugehen. Beides 
sorgt dafür, dass du sensitiver mit dem Leben umgehst und sowohl deine Möglichkeiten 
als auch deine Unmöglichkeiten dankbar annimmst und damit umgehst. 

LovesharingTantra verbindet dich nicht nur mit einer tieferen Beziehung und Intimität 
mit allem, für das du dich öffnest, sondern auch mit der in den Tiefen deines 
kraniosakralen Bewusstseins gespeicherten Erinnerung an die Nähe, das Eins-Sein und 
die Zusammengehörigkeit mit dem Mutterkörper, die jeder Mensch während seiner 
fötalen Phase erfahren hat. 

 
Das LovesharingTantra: 
• vertieft dein Vertrauen in die wahre Schönheit von Nähe und Beziehungen 
• lässt dich erfahren, wie du aus gegenseitigem Respekt gemeinsam zur Ganzheit 

kommst 
• bringt dich zum See der Liebe in deinem spirituellen Herzen 
• lässt dich erfahren, dass Leben Liebe und Liebe Leben ist 
• verbindet dich mit der besonderen, in jedem Menschen vorhandenen Erfahrung der 

Zusammengehörigkeit der Mutter mit ihrem ungeborenen Kind  
• lädt dich ein zu erfahren, wie Teilen dich öffnet, befreit und selbst bereichert 

  



 

 225 

8.   ChakraHealing – Kraft 

Den harmonisierenden Wert reiner Lebensenergie willkommen heißen 

Aus tiefem Respekt vor dem heilenden Wert der reinen Lebensenergie bringst du durch 
ChakraHealing deine Chakren wieder mit deiner Essenz in Übereinstimmung. Damit 
diese Energiezentren richtig erblühen und ihre Energien harmonisch zusammenfinden, 
gibt es 75 Berührungspunkte, die du nutzen kannst, um deine Energien wieder frei fließen 
zu lassen und dich in eine friedvolle Ganzheit zu bringen. 

Diese Form der Heilung betrachtet dein Menschsein als einen Kosmos von 
Lebensenergien, in welchem die sieben Chakren die Hauptplaneten, die wichtigsten 
elementaren Energiequellen sind. Diese sieben Lebensbereiche dienen dir am besten, 
wenn sie harmonisch zusammenarbeiten können und du diesen heilenden Einfluss so 
frei wie möglich in dir zulässt.  

ChakraHealing kannst du, wenn du dafür eingeweiht bist, als Behandlungsform an andere 
weitergeben. In der School of Spiritual Awareness werden auch Selbstheilungskurse 
angeboten. Bei einer solchen Selbstheilung öffnest du dich zunächst für die friedliche 
Basis deiner Essenz. Die reine Lebensenergie, die von dort freigesetzt wird, hat ein 
natürliches Gleichgewicht und wirkt von dort aus heilend auf deinen Energiehaushalt. 
Berühre dann die angegebenen Punkte auf sanfte, energiedurchlässige Weise. Öffne dich 
immer wieder für diese Berührungen, um die angebotene Energie aufzunehmen und von 
dort aus in diesem Bereich deines Körpers verteilen zu lassen. 

Chakra-Heilung hat eine direkte Verbindung zur kraniosakralen Kohärenz in deinem 
Körper. Es erinnert dich an die unbewusst immer noch in dir vorhandene Freude über 
die kraftvollen Energieströme, die du als Fötus auf dem Weg durch deine „disponierte 
Wirbelsäule“ gespürt hast. 

 
Die Chakra-Heilung: 
• kann auch als Selbstheilung angewendet werden  
• verwendet 75 Chakra-bezogene Heilpunkte 
• sendet keine Energie, sondern fordert dich auf, Energie durch Berührung zu 

empfangen und zuzulassen 
• öffnet dich dafür, die verschiedenen subtilen Spannungsfelder und Potenziale in 

deiner Energie lesen und verstehen zu lernen 
• öffnet die Verbindung zwischen dem Kronen- und Stirnchakra auf der einen Seite 

(Spiritualität) und dem Kreuzbein- und Wurzelchakra auf der anderen Seite 
(Sexualität) 

• nährt die anderen drei dazwischen liegenden Chakren, die hauptsächlich deiner 
Beziehungsentwicklung dienen: das Kehlchakra (Verfeinerung), das Herzchakra 
(Liebe) und das Magenchakra (Kraft) 

  



 

 226 

9.   KoshaMassage – Bewusstsein 

Dein Bewusstsein spürbar liebhaben 

Eine KoshaMassage bringt auf subtile Weise Offenheit, Fluss und Freiheit in die 
Zusammenarbeit zwischen den fünf energetischen Schichten (Kosha=Mantel), die deine 
Seele umgeben. Jede Kosha, die einem bestimmten Bereich deines Bewusstseins 
entspricht, wird wieder in Einklang mit deiner Essenz und ihrer Kraft gebracht.  

Die Massage bringt deine Bewusstseinsschichten auf fließende Weise in Harmonie, 
sodass ein Gefühl der Allumfassendheit entsteht, in welchem dein Bewusstsein und deine 
Aura Frieden finden. Wenn du dafür initiiert bist, kannst du die Kosha-Massage als 
Behandlungsform an andere weitergeben, aber in diesen Büchern verwenden wir sie als 
Selbstmassage, immer nur in einem Aspekt der vollständigen Kosha-Massage oder als 
Vorbereitung darauf, aber die Tiefenwirkung ist dieselbe. 

Die äußere Schicht, Annamaya Kosha, bezieht sich auf deinen physischen Körper. Die 
zweite Schicht, Pranamaya Kosha, bezieht sich auf die gesamte Energie, die sich in dir 
bewegt. Die dritte Ebene, Manomaya Kosha, bezieht sich auf die Freiheit deines Denkens, 
Fühlens und Handelns. Die vierte Schicht, Vijnanamaya Kosha, bezieht sich auf alles, was 
mit Einsicht und Intuition zu tun hat, und die Schicht direkt um deine Seele, die 
Anandamaya Kosha, bezieht sich auf deine spirituelle Erfahrung von Liebe, Frieden und 
Glückseligkeit. Geöffnet und zusammenwirkend, lassen sie dich die unglaubliche 
Schönheit des holistischen Menschseins erleben.  

Eine KoshaMassage wirkt zusätzlich auf das kraniosakrale Netzwerk deines Körpers. Die 
energetische Erfahrung von Offenheit und Erfüllung, die diese Massage bewirkt, 
verbindet dich wieder mit der Erinnerung an deine tiefste Erfahrung, dich geliebt, ganz 
und frei zu fühlen, so wie du es während deiner fötalen Phase inmitten des umhüllenden 
Mutterkörpers erlebt hast. 

 
Die KoshaMassage: 
• harmonisiert dein Bewusstsein durch haptonomische Berührungen, energetische 

Streichbewegungen und äußerst subtile Massagen rund um deine Chakren  
• hat eine reinigende Wirkung auf deine Aura, die kollektive energetische 

Ausstrahlung all dieser Schichten 
• wirkt tief entspannend, weil deine Energien wieder freier fließen können  
• bringt dein Handeln mit deinen Gedanken und Gefühlen in Einklang und lässt dich 

auf dein tieferes Wissen vertrauen  
• bringt dich tiefer in Einklang mit dem Glück der Seele  
• ist wie ein spirituelles Bad für deine Inkarnation  

  



 

 227 

10. AuraAwakening – Intuition 

Entdecke die Sprache deiner energetischen Erfahrungen 

Mit AuraAwakening kannst du dein Selbstbewusstsein stärken, indem du dich für die 
aussagekräftigen Energien deiner Aura öffnest. Indem du die Stimmungen und Werte 
deiner Aura erkennst und, wenn es dir angezeigt wird, in Zeichnungen spiritueller 
Erfahrungen ausmalst, verstehst du ihre empfindsame Weisheit besser und wirst immer 
mehr für den heilenden Frieden deiner offenen Anwesenheit erwachen. 

Im AuraAwakening lernst du zu erkennen, wie frei das Licht deiner Seele durch dein 
Menschsein hindurchgehen darf, um sich als seine Widerspiegelung, als deine Aura, um 
dich herum auszukristallisieren.  

Wenn du dich sensitiv für das öffnest, was du in deiner Aura fühlst oder siehst, wirst du 
feinfühliger für diese Schwingungen, Farben, Sphären und Energieströme und lernst zu 
verstehen, was diese verfeinerten Spiegelungen deiner Existenz dir über deinen 
spirituellen Stand sagen wollen. 

Indem du diese Energien, Farben und Ströme in Zeichnungen einfärbst, die menschliche, 
spirituelle Erfahrungen darstellen, entsteht spontan eine energetische Wiedergabe deiner 
spirituellen Realität. Auf diese Weise hilft dir das Wachwerden für deine Aura und das 
Erkennen der Sprache deiner Aura, deine Beseelung zu erfahren, auch wenn die direkte 
Nachweisbarkeit der Seele immer ein großes Mysterium bleiben wird. 

AuraAwakening verbindet dich auch mit der in den Tiefen deines kraniosakralen 
Bewusstseins gespeicherten Erinnerung an die umhüllende Weite, Geborgenheit und 
Lebenssphäre des mütterlichen Körpers, der während der Wachstumsphase deines Fötus 
vorübergehend sozusagen deine Aura war.  

 
Das AuraAwakening: 
• steigert deine Selbsterkenntnis und dein Selbstbewusstsein  
• lehrt dich, die subtile und tiefgründige Sprache deiner Aura zu verstehen 
• lässt dich die Freiheit erfahren, die das Leben mit deiner Aura dir gibt  
• macht dich innerlich und intuitiv empfänglicher und sensitiver  
• Befreit dich von Mustern der Hartnäckigkeit   
• Lässt deine Lebensweise und deine Gesundheit durch das Licht deiner Seele, deines 

Wesens geheilt werden 
  



 

 228 

11. SacredDance – Vertrauen 

Aus der Seele heraus in anmutigen Formen bewegen 

Der SacredDance „Sri Ananda Rasa“ ist ein verinnerlichender, ausdrucksstarker und 
heilsamer Tanz, der dich die freudige Energie der spirituellen Freiheit erfahren lässt. Er 
öffnet den respektvollen und geliebten inneren Raum von Ananda, deines friedvollen, 
gesegneten Herzens, und lässt dich diese Freude durch verschiedene choreografische 
Bewegungen zum Ausdruck bringen, zusammen mit deinen Mittänzerinnen und 
Mittänzern. 

Durch SacredDance lässt du zu, dass diese Bewegungen aus deinem Inneren heraus frei 
nach außen hin eine Form erhalten. Indem du so empfänglich und sensibel für deine 
innere Anwesenheit und die Ehrerbietung bist, mit der du deine Bewegungen ausdrückst, 
kommen deine sakralen, andachtsvollen und spirituellen Gefühle der Lebensfreude 
gemeinsam zum Ausdruck.  

Du tanzt und zelebrierst die Freude am Leben, wenn du zulässt, dass diese Lebensfreude 
durch deinen Körper und deine Anwesenheit in fließende Bewegungen übergeht. Dieser 
Tanz ist emotional befreiend und lässt dich das Leben auf eine ehrlichere und lebendigere 
Weise leben. 

SacredDance verbindet dich auch mit der in deinem craniosacralen Bewusstsein immer 
noch vorhandenen Erinnerung daran, dass du, um jetzt als Mensch zu existieren, sowohl 
den kraftvollen Beginn des Lebens (Empfängnis) in dir trägst als auch im Körper deiner 
Mutter eine wachsene und lebendig werdende Frucht (Fötus) warst. 

 
Der SacredDance: 
• wird zu Anandajays Choreografie und dem Musikstück Sri Ananda Mantra getanzt: 

Mantra des spirituellen Glücks, dessen Mantra-Geschichte, die als Inspiration für 
die Choreografie diente, die du auf Seite 51 in diesem Buch nachlesen kannst 

• sorgt dafür, dass alle Aspekte dieses Tanzes, der ungefähr zwei Stunden dauert, 
deine ganze Menschlichkeit berühren und freisetzen 

• verbindet dich sowohl mit den kostbaren Tiefen deiner wahren Natur als auch mit 
der freudigen Freiheit deines Herzens 

• verbindet harmonisch körperliche Bewegung, emotionale Freiheit und 
energetischen Fluss 

• bringt die kraniosakrale Verbindung in deinem Körper durch die Bewegungen 
deines Oberkörpers und Beckens ins Gleichgewicht 

• bringt dich beim Tanzen in ein Bad der Freude und Liebe 
  



 

 229 

12. SoulGuidance – Verlangen 

Deine innere Stimme als spirituellen Wegweiser annehmen 

SoulGuidance ist eine individuelle, spirituelle Begleitung, die dich wieder mit deinen 
tiefsten Sehnsüchten und deiner Bestimmung verbinden möchte. Sie lädt dich ein, dich 
dafür zu öffnen, wo du in deinem Leben stehst und wie das mit deinen Bedürfnissen, 
deiner Individualität und deiner Seelenbestimmung zusammenhängt. Sie hilft dir, dich 
für deinen inneren Kompass zu öffnen, der als Einziger deinem Leben direkt Richtung 
geben kann. Die Reflexion von jemandem, der dich so begleitet, gibt dir liebevoll den 
Raum, mit deinen Bedürfnissen, deiner Bestimmung und deinem inneren Kompass in 
Wechselwirkung zu treten und von dort aus eine verfeinerte Klarheit darüber entstehen 
zu lassen, in welche Richtung du dein Leben bewegen möchtest, um der Stimme deiner 
Seele näher zu kommen. 

Es ist eine Form der Begleitung, bei der der Respekt vor deinem Selbstwert auf der einen 
Seite und die Ehrfurcht vor der Größe des Lebens auf der anderen Seite die Offenheit 
geben, die dich dazu bringt, deinem inneren Selbst als deinem stabilsten Fundament und 
Lebensführer immer tiefer zu vertrauen.  

Wenn du durchfühlst, was du als Mensch in Bezug auf Sicherheit und Klarheit brauchst, 
um dich mit deinem Wesen zu verbinden, wirst du erkennen, welche Handlungen wichtig 
sind, um mehr im Einklang mit deiner inneren Stimme zu leben. Du lernst dann, 
Lebensthemen sowohl von der menschlichen als auch von der spirituellen Dimension 
her zu verstehen, so dass sich deine Entwicklung wie eine Art reinigende und 
kraftgebende Pilgerreise anfühlt. Wie eine Verinnerlichungsreise, bei der es sich immer 
natürlicher anfühlt, mit sich selbst in Beziehung zu stehen und sich vom Tiefgang dieser 
Beziehung leiten zu lassen. 

SoulGuidance zeigt dir nicht nur von deiner eigenen Essenz aus den Weg zu einem 
ausgeglichenen, harmonischen und spirituellen Lebensstil, sondern verbindet dich auch 
mit der in deinem kraniosakralen Bewusstsein gespeicherten Erinnerung daran, wie du 
als Fötus während der Schwangerschaft deiner Mutter der wichtigste Lebenswert in ihr 
und ihrem Körper warst. 

 
Der SoulGuidance: 
• antwortet auf deinen tiefen Wunsch, mehr im Einklang mit deiner Seele zu leben 
• bringt dich dir selbst nahe, so wie du als Fötus der Natur des Körpers deiner Mutter 

nahe warst 
• lässt dich bewusster erkennen, ob du dich mit dir selbst, mit anderen und mit der 

Welt um dich herum aus deinem Inneren heraus oder aus deinem Verhalten heraus 
in Beziehung setzt 

• wird aus einer beziehungsorientierten Haltung heraus angeboten und stärkt dein 
Selbstvertrauen 

  



 

 230 

Die vier Hauptpunkte 
von Anandajays „Friedensarbeit“ 

Anandajays Friedensbotschaft ist genau das, wonach sich die Welt und die Herzen der 
Menschen sehnen. Sie lädt dich ein, dich sensitiv zu öffnen und tiefer bewusst zu werden, 
anstatt an deinen Überzeugungen festzuhalten, dich für das Sein zu öffnen, anstatt damit 
beschäftigt zu sein, etwas werden zu wollen, aus Liebe zu leben, anstatt aus Gewohnheit 
zu kämpfen, und bereit zu sein, miteinander zusammenzukommen, anstatt sich durch 
Urteile voneinander zu entfernen. Die Themen, die hier behandelt werden, sind: 

1. „Light of Being“ – Jnana (Einsicht), Einsicht als Weg zur 
Befreiung 
Der erste Hauptansatz und die Grundlage seiner Arbeit basieren auf 
der Kraft der Einsicht und der Liebe als dem, was Menschen 
aufwachen lässt und sie aus ihren behindernden Sichtweisen und 
Überzeugungen befreit. 

2. „Light of Being“ – Meditation, Meditation als spiritueller Weg 
der Neuausrichtung 
An zweiter Stelle steht in seiner Arbeit das Angebot einer 
ganzheitlichen Meditation, damit die Menschen wieder spüren, worum 
es im Leben spirituell gesehen wirklich geht, und sich immer wieder 
auf diese Essenz ausrichten können. 

3. „Light of Being“ – Yoga, Yoga als Lebensweise 
Drittens widmet er sich in seiner Arbeit gerne der Realität des 
Menschseins, und das beginnt mit der physischen Erscheinung und der 
menschlichen Inkarnation. Das Annehmen dieser konkreten Realitäten 
trägt den Namen Yoga und hilft den Menschen, sich für deren Inhalt 
zu öffnen. 

4. „Light of Being“ – Tantra, Tantra als Begegnungsweise 
Als Viertes gibt er gerne Hinweise auf die Liebe und die vertiefende 
Erfahrung, wirklich mit seiner Umgebung und anderen Menschen in 
Beziehung zu treten. Zusammenkommen, miteinander interagieren 
und sich trauen, sich tief mit anderen Menschen zu vermengen, ist 
noch nicht so selbstverständlich, und die energeische Schönheit, die 
das freie Erleben von Beziehungen geben kann, fasst er unter dem 
Begriff Tantra zusammen. 

  



 

 231 

Light of Being-Jnana 
– Erwachen und Leben: Einsicht als Weg zur Befreiung 

Erwachen zu den inneren Werten deiner Existenz 

Die befreiende Kraft der Einsicht (Jnana) bildet die Grundlage aller Entwicklungs-
prozesse innerhalb von „The Light of Being“. Anandajay sieht die Einsicht als das 
spirituelle Licht, das eine befreiende Wirkung auf alle Bilder, Ideen und Überzeugungen 
hat, die die Menschen aus der Unsicherheit heraus festhalten, während dies sie gerade 
vom Wertvollen des Daseins fernhält. Wenn das Licht die im Dunkeln gehaltenen 
Lebensbereiche deines Bewusstseins erweckt, wird dir der Raum gegeben, aus einer 
natürlichen Offenheit heraus zu leben. In dieser Offenheit kommst du dann von selbst 
in Kontakt mit der in jedem Menschen anwesenden wertvollen Seins-Erfahrung, ein 
Wert, der deinem wahren Selbst und der Essenz des Lebens innewohnt. Wahrliche 
Einsicht (Jnana in Sanskrit) bringt dich aus deinen unbewussten und daher unklaren 
Gewohnheiten heraus wieder in Kontakt mit deiner wahren Essenz, und durch alles, was 
du auf diesem Weg siehst und entdeckst, formt sich dein besonderer Entwicklungs- oder 
Lebensprozess. 

Durch die Einsichten, die The Light of Being anbietet, erwacht laut Anandajay das Licht 
des Seins zum Leben durch beseelende Berührungen, die dich sowohl bis in die zartesten 
Stellen deines Herzens als auch bis in die wesentlichsten Werte deiner Existenz öffnen. 
Aller Unterricht von The Light of Being kommt hier zusammen, um deiner menschlichen 
und spirituellen Entwicklung zu dienen, damit du mit den inneren Werten in Berührung 
kommst, die das Leben sinnvoll, glücklich und wertvoll machen. 

Wahre Einsicht und ihre aufkeimende Liebe 

In den Begegnungen mit Anandajay lernst du, dich für Lebensqualitäten zu öffnen, die 
du noch nicht kennst oder die dir noch nicht so vertraut sind, und deshalb von da aus 
noch nicht lebst, obwohl du dich danach sehnst. Die Echtheit, von der aus er mit dir in 
Beziehung tritt, ist so aufrichtig, empfindsam und urteilsfrei, dass es für dich sehr 
inspirierend sein wird, dich so gesehen zu fühlen und dich von da aus an die Hand 
nehmen und begleiten zu lassen. 

Für Anandajay liegt der Wert der spirituellen Erkenntnis dort, wo du dein Menschsein in 
seiner ganzen Fülle erfährst, wo du auch deine essentielle Anwesenheit erlebst, wo du 
der Essenz deiner Selbst und des Lebens so nahe bist, dass du dich von selbst dankbar, 
friedvoll und glücklich fühlst. Das Erwachen zu diesen tieferen Dimensionen von dir 
selbst verläuft immer über Einsichten, und die erhellende Freiheit, die du dann 
wiedergewonnen hast, macht dich von selbst liebevoller zu dir, zu anderen und zu dem 
Leben als Ganzes. Dieses sanfte und runde Gefühl der Zuneigung bildet nämlich die 
gefühlsmäßige Offenheit, in welcher das, was dir durch deine Einsichten bewusst 



 

 232 

geworden ist, den Raum erhält, sich zu entfalten und in deiner tatsächlichen Lebensweise 
wahr zu werden. 

Nährboden für wahre Veränderung und Glück 

Anandajay verbindet an die Kraft aller Einsichten, die er mit Menschen teilt, den Begriff 
der Zuneigung, um darauf hinzuweisen, dass, wenn die Einsicht nur intellektuell bleibt, 
sie keine spirituelle Einsicht ist. Glücklich wirst du nicht durch Einsicht, sondern durch 
die Freiheit des Gefühls, die sich daraus ergibt, durch die Zuneigung oder Liebe, die du 
dadurch wieder für das Leben, die anderen oder dich selbst empfindet. Spirituelle 
Entwicklung ist eine Entwicklung, die die Essenz deines Menschseins und des Lebens 
als Quelle des Glücks und tiefer Werte wieder erfahrbar macht. 

Dieser Wert ist auch wichtig für deine menschliche Entwicklung, denn du entwickelst 
dich auch in deinen menschlichen Werte viel leichter, wenn du dich geliebt fühlst. 
Manche Menschen sehen schon jahrelang ein, was sie gerne ändern würden, fühlen sich 
aber innerlich nicht genug geliebt und deshalb nicht frei genug, um in diese anderen 
Lebensbereiche einzutreten. Einsicht ist notwendig, um aus Verengungen und 
Überzeugungen aufzuwachen, aber Aufwachen ist noch nicht aufstehen und leben. Um 
auch aufzustehen und verlangend am Leben teilzunehmen, bedarf es eines inneren 
Gefühls von Wert und Liebe. Wenn Einsicht dich zu dieser Quelle der Zuneigung und 
Liebe führt, ist sie spirituell und bringt wahre Veränderungen, die die Lebensqualität und 
Tiefe vergrößern und die Menschen dauerhaft glücklicher macht. 

Das Licht des Da-Seins 

Mit der Kombination der Begriffe Zuneigung und Einsicht will Anandajay darauf 
hinweisen, dass Einsicht der Erfahrung von Zuneigung vorausgeht. Zuneigung entsteht 
nämlich dann, wenn durch all die Einsichten, die man gewinnt, so viele Begrenzungen 
verschwunden sind, dass du das Leben dann in seiner wahren Fülle siehst und erlebst 
und du nur noch tiefe Liebe für diese Größe und Schönheit empfindest. Der Begriff 
Einsicht gibt an, dass du in dem bist, was du siehst. Dass du es nicht mehr aus Abstand 
betrachtest oder von deinem Intellekt aus siehst, sondern dass du anwesend bist, da bist, 
in der Wahrheit von dem, was vorher nur gesehen wurde. Da anwesend zu sein bedeutet 
auch, dass du erfährst und fühlst, was der Wert ist der da lebt und besteht. 

Durch die Erfahrung dieses Wertes entsteht von selbst Zuneigung für das Bestehen des 
Lebens, der Schöpfung und für dich selbst als das von sich selbst bewussten Leben. Die 
Zuneigung und Liebe dafür ist so erfüllend, weil es auch das wesentlichste Gefühl ist, das 
du in dir selbst erfährst und das durch das Gefühl der Zuneigung dann von selbst aus 
deiner Anwesenheit strömt. Du erkennst dann in dir selbst dieselbe Tiefe, Schönheit und 
denselben spirituellen Wert wie in der Schöpfung, die dich überall umgibt. Einsicht, 
Zuneigung (Liebe) und Ganzheit (Geborgenheit) erweisen sich dann als die tieferen 
spirituellen Werte, die du erfährst (Spiritual Awareness), wenn du dem, was du wesentlich 
bist, die Freiheit gibst, um zu sein (Light of Being). 



 

 233 

Light of Being-Meditation 
– Ganzheit und Stille: Meditation als Mittel zur 

Neuausrichtung 

Begegne deiner wahren Natur und lasse sie Gestalt annehmen 

Anandajay beschreibt Meditation als das Erfahren eines kurzen oder längeren Segens 
oder einer Segnung. Ein Segen, denn dann wird durch alle Umstände hindurch das Licht 
siegen, deine Seele wird wieder aufleuchten, dein Herz wird wieder voll strahlen, dein 
Wesen wird sich überall wieder zeigen, kurzum, die Wahrheit in dir feiert, dass sie besteht. 
All das Leuchtende und Strahlende ist natürlich nichts anderes als die Herrlichkeit des 
Lebens. Es ist das Leben selbst, das du dann vollständig in und durch dich hindurch 
zulässt und wahr sein lässt. Du gibst Raum, dass es in dir Form annehmen kann. Immer 
dann, wenn der Herrlichkeit des Lebens, des Lebendigen im Menschen, Raum gegeben 
wird, um in ihm wahr sein zu dürfen, konkret zu werden, Form und Materie zu werden, 
bricht gleichsam die spirituelle Sonne durch. Dann erkennst du wieder, dass du als 
Mensch der Grund bist, auf dem sich das Mysterium, das Leben, manifestieren darf, kann 
und möchte. 

Das Leben verpflichtet dich nicht dazu, an dieser Herrlichkeit teilzunehmen, denn du 
darfst auch durch die Willensanstrengungen des Ego besetzt bleiben, aber wenn du dem 
Mysterium begegnen möchtest und bereit bist, es in dir Gestalt annehmen zu lassen, wird 
dieses Mysterium für dich in deinem eigenen, ganz konkreten Menschsein erfahrbar, und 
du fühlst, dass deine wahre Art Liebe ist. 

Liebevolle Dankbarkeit 

Deine Bereitschaft, das Wesentliche des Lebens in dir Gestalt annehmen zu lassen, gibt 
der Essenz die Möglichkeit, sich konkret und erfahrbar als Segen auszukristallisieren. Auf 
diese Weise wird der Essenz die Möglichkeit gegeben, ihren segensreichen Wert an dein 
menschliches Sein und an die Erde und die Welt beizutragen. Dann ist Erleuchtung, der 
Segen des Lichts, eine Folge reiner Nächstenliebe aus tiefer Dankbarkeit für die 
Schöpfung und ihren Initiator. 

Als Mensch hast du die außergewöhnliche und tief reichende Freiheit, die Essenz in dir 
zuzulassen und sie in dir konkret wahr werden zu lassen. Du trägst die Möglichkeit in 
dir, diese „kristallzarten“ reinen Werte der Essenz, als Segnungen in dir selbst, als das 
selbstbewusste Leben, zuzulassen, zu erfahren und zu sein, und dadurch diesen Wert in 
die Welt einzubringen. Wann immer du dies zulässt und dabei bewusst fühlst, dass du an 
dieser wertvollen Wahrheit teilnimmst, wirst du merken, dass du nichts anders tun 
möchtest, als zu beugen, zu danken und zu strahlen. 



 

 234 

Diese Erfahrung ist so berührend, dass keine andere Antwort zur Verfügung steht, als 
deine liebevolle Dankbarkeit für das Glück auszudrücken, das dir durch diese Erfüllung 
zuteil geworden ist. 

Spirituelle Freiheit 

Spiritualität hat wirklich nichts mit schwierigen Zielen, komplizierten Leistungen oder 
besonderen Errungenschaften zu tun, sondern Spiritualität ist einfach Teilnehmen an der 
Freiheit, dem Sein, Gott, dem Wesen, der Essenz oder wie immer du es nennen 
möchtest, sie in dir zuzulassen und es in dir wahr werden zu lassen. Dieses Eingeständnis 
ist nur das Ergebnis deiner Bereitschaft, den Platz, den du selbst immer einnimmst und 
besetzt hältst, indem du dich mit allem identifizierst, freizugeben für den Wert der 
Essenz, der dir und allen anderen zugrunde liegt und der immer, überall und unendlich, 
in dir anwesend ist. 

Herz-Energie 

Deine Bereitschaft, die Essenz in dir wahr sein zu lassen, damit die Segnungen für die 
Welt wieder stattfinden können, ist eine Geste des Mitgefühls und des 
Beziehungsbewusstseins. Das Beziehungsbewusstsein, das aus der Verbundenheit heraus 
entstandene Bewusstwerden des Mitmenschen, der Erde, der Schöpfung und der Essenz 
in dieser Schöpfung, bewirkt eine große Veränderung in der Wahrnehmung von dir selbst 
und der Welt, weil hierdurch die Herz-Energie viel mehr Freiheit erhält. 

Wenn das Herz-Chakra freier ist, hast du nicht mehr so viel Angst davor, dich 
gefühlsmäßig und energetisch mit etwas oder jemand anderem zu vermengen. Dann wird 
dir bewusst, dass gerade dann, wenn du den Mut hast, deine Identität loszulassen, eine 
tiefere Lebensqualität erfahrbar wird, die dich tiefer in Kontakt mit deinem wesentlichen 
Wert bringt. Wenn du bereit bist, dich nicht immer wieder mit etwas zu identifizieren, 
wirst du von selbst eine tiefere Ebene in dir erfahren, eine tiefere Ebene in deiner 
Anwesenheit, in der inmitten aller Veränderungen, die das Leben mit sich bringt, Ruhe, 
Stabilität und Liebe erfahrbar sind. 

Verlangen nach Zusammensein 

Diese tiefere Ebene, dieser Seins-Grund, ist nicht bindend, sondern tragend, und dieses 
Tragende verbindet uns, anstatt uns zu trennen. Es ist dein Verlangen nach 
Zusammensein, dass dich diese tiefere Beziehung eingehen lässt, dass du dich für etwas 
anderes öffnest und damit auch für einen anderen Menschen, für Gott, für die Essenz 
oder wie immer du diesen tieferen Wert des Lebens auch nennst. So eine tiefere 
Beziehung einzugehen, ist die Essenz der Meditation, auch wenn viele Menschen denken, 
dass du zur Meditation alle Beziehungen loslassen solltest. 



 

 235 

Vom ‚Kokon‘ zur Beziehungsoffenheit 

Die Light of Being-Meditation ist nicht dazu gedacht, dich aus Beziehungen 
zurückzuziehen und dich in deinem verschlossenen und eingeengten Ego einzusperren, 
denn du möchtest ja gerade durch Meditation in diesem Gebiet mehr Raum entstehen 
lassen. Meditation bedeutet, von seiner Freiheit Gebrauch zu machen, um neben allen 
Beziehungen in welche das Leben dich bringt, auch die Beziehung mit dir, mit dir selbst 
als Zentrum von allem was du erfährst, einzugehen. 

Meditation, die Beziehung zu sich selbst eingehen, zu sich selbst als dem Erfahrenden 
von allem, ist deine Bereitschaft, dich dafür zu öffnen. Meditation ist der Ausgangspunkt 
dieser Begegnung, der Beginn dieser Beziehung, und dieser Offenheit, dem Wesentlichen 
Raum in deinem Menschsein zu geben und sie so zusammenkommen zu lassen. In der 
Meditation fühlst du dich selbst, du öffnest dich für das Wesentlichste in dir selbst und 
damit öffnest du die Tür, um mit dem Inhalt oder dem Wert, der sich da befindet, in 
Beziehung zu treten. Deine Bereitschaft zur Meditation, deine Offenheit für diese Tür, 
für diese ‚Himmelspforte auf Erden‘, ist an sich schon fantastisch und ego-beruhigend 
und gibt dir sofort das Gefühl, mehr mit dem Wesentlichen in Kontakt zu sein. 

Sehnsucht nach der lebendigen Beziehung mit deiner Essenz 

Indem du dich in der Meditation wirklich für den Inhalt öffnest, der aus dieser Pforte in 
dich einströmt, weil du zugestehst, dass es in dir wahr werden darf, kommst du mit dem 
Ursprung von allem in Kontakt und erfährst du die Liebe der Ganzheit, zu der auch du 
gehörst. Meditation ist nicht dazu gedacht, eingeschlossen in deinem eigenen Kokon 
besondere Erfahrungen zu haben. Meditation ist die Sehnsucht, wieder in einer 
lebendigen und bewegenden Beziehung mit dem Inhalt deiner Essenz zu sein, um dich 
mit dem wesentlichen Inhalt deiner Existenz vermengen zu dürfen. Wenn du dieses 
Vermengen, diese Beziehung, in deinem Inneren zugestehst, wirst du von selbst alles 
loslassen, woran du dich festgehalten hast, und wirst du, ebenso von selbst, den 
wesentlichen Existenzgrund finden, nach dem du dich so sehr gesehnt hast. 

In Beziehung mit der Liebesenergie der Schöpfung 

Wenn du in die Meditation als in eine offene Beziehung eintrittst, verschließt du dich 
nicht vor irgendetwas und ziehst du dich auch nicht in die Isolation zurück, sondern du 
kommst in einen Ozean der Wesentlichkeit und Echtheit. Du kommst dann in eine 
Beziehung mit der Liebesenergie, die die gesamte Schöpfung durchdringt und sowohl 
der Wert als auch der Ursprung all dessen ist. Nur die Tiefe einer solchen Beziehung 
bestätigt zutiefst, dass du, als Teil des Ganzen, reine Liebe, Essenz und Wesentlichkeit 
bist. Dann bedeutet deine Meditation, diese Beziehung einzugehen und die Liebe, die du 
und das Leben wesentlich sind, in dir wahr werden zu lassen. Dann ist Meditation die 
Öffnung für diese erfüllenden Segnungen, sowohl für dich als auch für die ganze Welt. 



 

 236 

Darf ich dich deshalb einladen, mit dem die Beziehung einzugehen, was du in dir selbst 
als das Wesentlichste erfährst? Darf ich dich einladen, bereit zu sein, dich mit dem zu 
vermengen, was aus diesem erfahrbaren Essenz-Bereich an Vollheit in dich einströmen 
möchte? Darf ich dich einladen, diese erfüllende Qualität in jeder Zelle deines 
menschlichen Bestehens wahr, spürbar und erfahrbar werden zu lassen? Und darf ich 
dich einladen, auch in deinem täglichen Leben mit allem was ist und gleichzeitig auch mit 
dem Inhalt und Wert der Essenz die in dir lebt, zusammen zu sein? 

Die Liebe des Seins 

Wenn du einmal für den Inhalt des Wesentlichen in dir offen bist, öffnest du dich von 
selbst auch für den Inhalt der Essenz in allem und bist du, wiederum von selbst, offen 
für die Essenz des Lebens als Ganzes. 

Darf ich dich einladen, an dem teilzunehmen, wonach du dich schon so lange und tief 
gesehnt hast, an der Freiheit, die Essenz des lebendigen Lebens über die Felder deines 
menschlichen Bestehens strömen zu lassen? Wenn ja, dann danke, danke, danke, auch 
im Namen der Schöpfung, der Erde und der Welt, im Namen aller deiner Mitmenschen 
und im Namen der Essenz von allem. Danke, dass du deine Bestimmung und dein 
Potential erkannt und angenommen hast, und dass du aus Freiheit und Verlangen heraus 
immer wieder am Zusammensein mit deinem essentiellsten Wert teilnehmen möchtest: 
der Liebe des Seins. 

  



 

 237 

Light of Being-Yoga 
– Liebe und Kraft: Yoga als Lebensweise 

Körperwahrnehmung und Inkarnationsprozesse 

Diese Herangehensweise an Yoga wird von Anandajay als Intensivprogramm und als 
Yoga-Ausbildung unterrichtet. Deine spirituelle Essenz wird durch dein 
Körperbewusstsein und deine Inkarnationsprozesse ans Licht gebracht. Anandajay sieht 
Yoga als einen Wert, der seiner Meinung nach in die Lebensweise eines Menschen 
hineinwirken soll. Ihm zufolge ist Yoga keine körperliche Übungsweise oder Disziplin, 
sondern eine Einladung, durch eine verfeinerte Art der Körpererfahrung mit den tieferen 
Werten der eigenen Existenz und der Existenz an sich in Kontakt zu kommen. Yoga hilft 
dir auf diese Weise, aus der Verbindung mit diesem inneren Grund oder inneren Wert 
des Seins zu leben. Light of Being-Yoga ist ein sensitiver, reflektierender und 
beziehungsorientierter Weg, um mit Selbstbewusstsein und deinem spirituellen 
Lebenswert in Kontakt zu kommen. 

Im Folgenden beleuchtet Anandajay einige Kernpunkte dessen, was Yoga und Light of 
Being-Yoga ist, wozu es einlädt und wie es seinen vollen Wert als Lebensweise entfaltet. 

Beginne mit in Yoga zu sein 

Im Light of Being-Yoga wird ausführlich auf die zwölf natürlichen Basishaltungen deines 
Körpers eingegangen, wobei die Betonung darauf liegt, immer erst Kontakt mit der 
Erfahrung von Yoga, Verbindung oder Harmonie zu machen, bevor man sich mit der 
Haltung beschäftigt. Du brauchst dann nicht darauf zu achten, ob die Bewegungen 
fließend ablaufen, denn wenn du in Yoga bist, wird jede Bewegung von selbst sensitiv, 
anmutig und leicht, sodass viel Raum bleibt, um alles tiefgehend zu durchfühlen. Auch 
brauchst du dann deinen Atem nicht zu beherrschen, denn wenn du in Yoga bist, ist dein 
Atem von selbst ruhig und fließend. Und du brauchst auch nicht darauf zu achten, dass 
du in der Haltung nicht zu weit gehst, denn wenn du in Yoga bist, wendest du keine 
Gewalt an, sondern betrittst du nur dankbar jene Räume, die der Körper dir zur 
Verfügung stellt. 

Seins- und Existenzraum 

Light of Being-Yoga lädt dich ein, dich deinem Körper und seinen Haltungs-
möglichkeiten so zu widmen, dass du in ihm ruhig und wach anwesend sein kannst, um 
dich von dort aus der Energie (Light) des Seins (Being) zu öffnen, die du vollständig in 
der umhüllenden Haltung zulässt, sodass alle Zellen dadurch gefüllt oder dadurch berührt 
werden können. Dann wirst du mehr und mehr die Werte von Beziehung und Liebe 
erfahren und den anderen Lebensraum und die Lebensqualität, die das mit sich bringt. 
Auf diese Weise lädt dich dieses Yoga dazu ein, für den Raum des Seins zu erwachen, in 



 

 238 

welchem du auf natürliche Weise in Frieden und Harmonie bestehen darfst, zusammen 
mit allem als Teil eines größeren Ganzen, und von wo aus du ausstrahlen darfst, was du 
bist. 

Verlangen nach einer spirituellen Lebensweise 

Light of Being Yoga entsteht aus deinem Verlangen nach einer spirituellen Lebensweise 
und wird nicht dadurch geschaffen, dass du dich auf bestimmte Ingredienzien stürzt in 
der Hoffnung, dass sie dir diesen Tiefgang geben. Eine spirituell orientierte Lebensweise 
erfordert eine breitere und tiefere Offenheit, durch die sich dir zugrundeliegende 
Wahrheiten deiner Existenz offenbaren können und diese wesentlichere oder 
essentiellere Lebensqualität zu deinem Lebenskompass werden kann. Dies ist auch der 
Grund, warum diese Yoga-Ausbildung auf dem Basisprogramm von Anandajay basiert, 
denn darin werden die philosophische Einbettung und der tiefere Hintergrund des 
persönlichen inneren Friedens besprochen und durchfühlt. 

Verbinden 

Yoga bedeutet Verbinden. So wie ein Joch (abgeleitet vom Wort Yoga) zwei Rinder 
verbindet und sie in die gleiche Richtung gehen lässt, so dient Yoga dir, wenn es dein 
Funktionieren und deine Essenz, dein Bewusstsein und dein Wesen, deine 
Menschlichkeit und deine Inspiration miteinander verbindet. Es kann dich aber auch, 
wenn du dich während einer Yoga-Haltung darauf richtest, von dir selbst wegholen und 
dich dadurch aus der Verbindung bringen, genauso wie du auch in deinem täglichen 
Leben durch dein Funktionieren immer wieder die Verbindung mit deinem Gefühl oder 
mit deinen tieferen Intentionen verlierst. Yoga möchte alles, was dich in die Verbindung 
mit deiner Essenz zurückbringt, stärken und dich empfindsamer für das Fühlen machen 
und dir den Mut geben, deinem Wesen, deiner Essenz oder deinem Seins-Wert zu 
vertrauen. Nur aus Verbundenheit, aus Yoga, fühlst du, wenn eine Lebensbewegung oder 
Yogahaltung dir Harmonie und Frieden schenkt und dir sagt, dass du in 
Übereinstimmung mit dem tieferen Wert oder Grund deiner Existenz bist. 

Empfänglich fühlen 

Yoga, bewusst fühlend mit deinem eigenen körperlichen Bestehen umgehen, darin 
bewegen, darin atmen und darin anwesend sein, ist eine Suche danach, wie der Reichtum 
der Erfahrung des eigenen Körpers mit den essentielleren Lebenswerten der eigenen 
Existenz Hand in Hand gehen kann. Das empfängliche Fühlen ist dabei wichtiger als die 
Körperhaltung, damit es mehr Raum für eine bewusstere, einfühlsamere und offenere 
Erfahrung deines Menschseins gibt. 



 

 239 

Reflektionen 

Jeder Mensch lebt auf eine bestimmte Art und Weise, und wie dein Leben aussieht, ist 
ein Ausdruck deines „state of being“. Jede Ausdrucksform deines Lebens und also auch 
von dem, was du in einer Yogahaltung erlebst, ist ein Spiegel dessen, ob du wohl oder 
nicht mit deinem Wesen verbunden bist und wie dein Leben sich von da aus gestaltet 
hat. Du kannst diesen Spiegel jedoch nicht verändern, indem du selbst darauf zeichnest, 
aber du kannst ihn annehmen, um dir von deiner Wirklichkeit bewusst zu werden und 
aus ihr zu lernen, damit du dich weiterentwickeln kannst. Der Spiegel dessen, wie du mit 
dem umgehst, was dein Körper dir zeigt und dich erfahren lässt, ist eine aufrichtige 
Reflektion dessen, wie es mit dir auf allen möglichen Ebenen gestellt ist. Dieser Spiegel 
ist nicht dazu da um dich zu stören, sondern um dich zu dir selbst zurückzubringen. Im 
Yoga lässt jede Bewegung, jeder Atemzug und jede Spannung dir sehen, wer, was und 
wie du in diesem Moment bist, woran du glaubst, worauf du baust und was du alles willst 
oder nicht willst. 

Vom Krieger zum Liebhaber 

Wenn du dich auf diese Weise für dich selbst öffnest und das sein darfst, was du in diesem 
Moment bist, dann schenkst du dir selbst immer mehr Liebe. Auch die Liebe ist nie das 
Ergebnis einer Anstrengung, sondern immer das Ergebnis einer vollständigen Annahme, 
eines vollständigen Zulassens, und einfühlend Raum geben an das, was ist. Du tust dies 
nicht nur, indem du Yogahaltungen annimmst, sondern auch, indem du alles von dir 
selbst und dich selbst als Ganzes annimmst. Schließlich ist Yoga die Einladung, nicht zu 
kämpfen, sondern sich dem zu öffnen, was da ist und was es dir gibt. Diese Bereitschaft 
ist eine Geste der Liebe. Yoga begleitet dich auf diese Weise vom Krieger zum Liebhaber, 
denn Yoga ist als Ausdruck der Liebe, des Zusammenkommens, des Ganz-Seins und des 
Wunsches, ein Teil der Ganzheit zu sein, gemeint. 

  



 

 240 

Light of Being-Tantra 
– Beziehung und Aura: Tantra als Begegnungsweise 

Energetisches Bewusstsein und Beziehungs-Prozesse 

Diese Herangehensweise von Tantra wird von Anandajay für niederländische Schüler als 
Intensivprogramm und als Tantra-Ausbildung unterrichtet. Deine spirituelle Essenz wird 
hier durch dein energetisches Bewusstsein und durch deine Beziehungs-Prozesse ans 
Licht gebracht. Anandajay sieht Tantra als einen Eingang zur Verschmelzung von 
innerem Frieden und zwischenmenschlicher Freiheit, der seiner Meinung nach bis in die 
Essenz deiner Lebenskraft und Intimitätserfahrung durchwirken soll. Seiner Meinung 
nach ist Tantra keine sexuelle Form der Spiritualität, sondern eine Einladung, durch eine 
verfeinerte, einfühlsamere Art der Energie-Erfahrung in Kontakt zu kommen mit den 
tieferen Werten deiner Essenz, mit der Essenz des anderen, mit der Essenz eures 
Zusammenspiels und mit der Essenz des größeren Ganzen. Tantra hilft dir auf diese 
Weise, Frieden zu finden, indem du dich mit allem anfreundest, was sich unvollkommen 
anfühlt, und dadurch, jenseits der Dualität, die heilige Ganzheit der Beziehungen und des 
Lebens als Ganzes zu erfahren. 

Energetisches Fühlen 

Innerhalb der Light of Being-Tantra werden die wichtigsten Basisenergien deines 
menschlichen Bestehens ausführlich besprochen, wobei die Betonung darauf liegt, 
immer als erstes Kontakt mit deinem Energiefeld herzustellen und es mit allen Energien, 
die du mit dir trägst, zusammenkommen zu lassen, sodass diese, zusammen mit deiner 
Eigenheit, deinen Raum der Existenz und der Beziehungsbereitschaft bilden können, 
bevor du eine Beziehung mit jemandem oder einer bestimmten Situation eingehst. Dann 
brauchst du nicht mehr darauf zu achten, ob du als lieb erscheinst, denn aus diesem 
energetischen Gefühl heraus wird auch die Energie deiner Sexualität freier, so dass deine 
Umgangsformen von selbst sensitiv, beziehungsorientiert und liebevoll sein werden. 

Hierdurch entsteht viel Raum, um den Kontakt und den Austausch mit der anderen 
Person tiefgehend zu durchfühlen. Auch brauchst du dann dein Ego nicht zu 
beherrschen, denn aus diesem energetischen Fühlen heraus ist dein Ego von selbst ruhig 
und unterstützend. Du suchst dann viel mehr das Zusammenkommen und das 
Zusammensein auf, und nicht deine eigenen Belange, und dadurch wendest du keine 
subtile, den andern unterdrückende Gewalt an, sondern nutzt du dankbar die 
energetische Weite, die dir unter anderem die Chakren (wichtige spirituelle Resonanzen 
oder Zentren der Lebensenergie) und Koshas (energetische Dimensionen rundum der 
Seele) zur Verfügung stellen. 



 

 241 

Sein dürfen was du bist 

Light of Being-Tantra lädt dich ein, dich einem anderen Menschen oder einer Situation 
so zu widmen, dass du in ihr präsent sein kannst, sowohl ruhig als auch wach, und dich 
von da aus dem Licht (Light) des Seins (Being) öffnest und es völlig in dir zulässt, sodass 
alle Zellen damit gefüllt oder dadurch berührt werden können. Dann erfährst du mehr 
und mehr die Werte des Bestehens, deiner Eigenheit und darin die Rolle der Sexualität, 
der Beziehung, und die Schönheit der energetischen Ganzheit, die diese Lebensqualität 
hervorbringt. Auf diese Weise lädt dich diese Form des Tantra dazu ein, wach zu werden 
für diesen Seins-Raum in welchem du, zusammen mit allem, als Teil eines größeren 
Ganzen, auf natürliche Weise in Frieden und Harmonie bestehen darfst und ausstrahlen 
darfst was du bist. 

Spirituelle Begegnung 

Light of Being-Tantra entsteht aus deinem Verlangen nach einer spirituellen Begegnung, 
die das Ganze umfasst, und diese entsteht nicht dadurch, dass du dich auf bestimmte 
Ingredienzien stürzt in der Hoffnung, dass diese dir Tiefgang geben. Eine spirituell 
orientierte Begegnung erfordert eine breitere und tiefere energetische Offenheit, durch 
die sich die darunter liegenden Wahrheiten deiner Individualität, Sexualität und deines 
Umgangs mit Beziehungen offenbaren können und diese wesentlichere und realistischere 
Lebensqualität zu deinen sinnlichen und relationalen Antennen werden kann. Dies ist 
auch der Grund, warum diese Tantra-Ausbildung auf dem Basisprogramm von 
Anandajay basiert, denn darin werden die philosophische Einbettung und der tiefere 
Hintergrund des persönlichen inneren Friedens besprochen und durchfühlt. 

Tantra, das bewusst fühlend mit deiner energetischen Anwesenheit und deinem 
Verlangen umgehen, ist eine Suche danach, wie der Reichtum des Erfahrens deiner 
Chakren und anderer menschlicher Energiequellen und Energieströme mit den 
sensuellen Werten deiner Eigenheit und den wesentlicheren Werten deines Bestehens 
Hand in Hand gehen kann. Sich dabei empfänglich zu fühlen ist wichtiger, als mit seinen 
Energien umgehen zu können, sodass mehr Raum entsteht, dein Menschsein bewusster, 
einfühlsamer und offener zu erfahren. 

Reflektionen 

Jeder Mensch lebt auf eine bestimmte Art und Weise, und wie dein Leben aussieht, ist 
ein Ausdruck von deinem „state of being“. Jede Begegnung in deinem Leben und damit 
auch das, was du in einer Beziehung mit einem anderen oder in einer bestimmten 
Situation erlebst, ist ein Spiegel dessen, ob du alles, was du bist, zusammenkommen oder 
nicht zusammenkommen lässt und eine stimmende Ganzheit spürst oder nicht. Du 
kannst diesen Spiegel jedoch nicht verändern, indem du etwas darauf zeichnest, aber du 
darfst ihn nutzen, um dir von deiner Wirklichkeit bewusst zu werden und daraus zu 
lernen, damit du dich weiterentwickeln kannst. 



 

 242 

Der Spiegel dessen, wie du mit dem umgehst, was deine energetische Erfahrung dir an 
Ganzheit oder Spaltung sehen und erfahren lässt, ist eine aufrichtige Reflektion dessen, 
wie es mit dir auf allen möglichen Ebenen ist. Dieser Spiegel ist nicht dazu da um dich 
daran zu stören, sondern um dich zu dir selbst zurückzubringen. Durch Tantra zeigt dir 
jede Begegnung, jede Beziehung und jede Intimitätserfahrung, wie frei du in dem 
Moment bist, wo dein energetisches Bewusstsein noch dunkel ist, wo du Licht zulässt 
und dich frei und glücklich fühlst, und was du wohl oder nicht behalten willst, um dort 
das Verschmelzen von allem zur Ganzheit zu verhindern. 

Vom „Teiler“ zum Heiler 

Wenn du dich auf diese Weise für dich selbst öffnest und energetisch spürst, wie du in 
diesem Moment bist, dann schenkst du dir selbst mehr und mehr tantrische Heilung. 
Auch Heilung ist nie das Ergebnis von Anstrengung, sondern immer das Ergebnis einer 
vollständigen Annahme, eines vollständigen Akzeptierens und eines bewussten Fühlens 
alles von dir selbst als ein Ganzes. Tantra ist schließlich die Einladung, nichts zu trennen, 
sondern zu erfahren, was Respekt vor der Ganzheit, die du bist, dir gibt. Diese 
Bereitschaft ist eine Geste der Liebe. Tantra führt dich auf diese Weise vom „Teiler“ zum 
Heiler, denn Tantra ist als Ausdruck des Zusammenkommens gemeint, des Ganz-Seins 
und des Wunsches, ein Teil der größeren Ganzheit zu sein. 

Tantrische Beziehung 

Wahrscheinlich lebst du mit der Intention, dass du an dir arbeiten willst, um ein besserer 
Mensch zu werden. Das ist an sich sehr schön, aber es impliziert auch eine ständige 
Abweisung dessen, was du jetzt bist, und darüber hinaus bestätigt es deine Überzeugung, 
dass du die Natur, die du bist, mit Willenskraft verändern könntest. Diese Willenskraft 
lässt dich an die urteilende und trennende Kraft deines Egos glauben. Neben diesen 
Gewohnheiten des Trennens und Wählens gibt es jedoch noch eine andere, heilsamere 
Lebensbewegung, die sich Beziehung nennt. 

Beziehung entsteht durch den Wunsch, aufeinander zuzugehen und zusammen mehr zu 
sein als jeder für sich allein, und gleichwertig miteinander in Kontakt, in Verbindung und 
im Austausch zu sein. Beziehung ist das, was das Leben fortsetzt, erhält und verlängert 
und was der Existenz eines jeden Menschen und dem, was aus dieser Schönheit entsteht, 
diesen besonderen Glanz verleiht. Kaum jemand ist jedoch mit dem Rat erzogen worden, 
diese Beziehung mit sich selbst oder dem anderen und der Situation einzugehen, und das 
ist auch der Grund, warum Tantra oft aus Gewohnheit vom Ego aufgegriffen und auf 
die Suche nach einer außergewöhnlichen sexuellen Einheit reduziert wird. Im Tantra geht 
es jedoch nur um die Freiheit, alle Energien in deiner Eigenheit zusammenkommen zu 
lassen und so zu einer freien Erfahrung deiner kreativen Energie, deiner sexuellen 
Realität zu kommen. Die tantrische Einladung zur Beziehung besteht darin, sich mit einer 
anderen Person oder irgendeiner Situation zu etwas völlig anderem und Neuem 
verweben zu dürfen, und hier steht neben all den besonderen Energien, die das Leben 
uns auch gibt, die prächtige Energie deiner Individualität und Sexualität im Mittelpunkt.  



 

 243 

 
  



 

 244 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anhang II 
– The Light of Being  



 

 245 

  



 

 246 

Über Anandajay 

Anandajay (1955 NL) ist ein Mensch, der tief von der Essenz des Lebens berührt ist und 
als außergewöhnlicher spiritueller Lehrer angesehen und geschätzt wird. Durch seine 
frühe innere Offenheit wurde sein Leben ganz selbstverständlich der Vertiefung der 
Beziehung zu seiner Essenz und der Unterstützung von Menschen gewidmet, die sich 
nach spiritueller Entwicklung sehnen. Anandajay lässt dich wieder den einzigartigen Wert 
deiner Essenz erfahren, sodass du empfänglich wirst für den heilsamen Einfluss, den 
diese Quelle, die in jedem Menschen anwesend ist, auf alles hat. 

Seit seinem 10. Lebensjahr interessierte er sich vor allem für Gottesbewusstsein, 
Selbsterforschung und Yoga, und mit 15 Jahren beschloss er, seinen eigenen Lebensweg 
zu gehen. Er vertiefte sich in verschiedene Religionen und Kulturen und sonderte sich 
ein Jahr lang in Finnland ab, um sein eigenes Bewusstsein noch tiefer zu ergründen. Nach 
verschiedenen Reisen durch Europa und Nordafrika führte ihn sein Leben nach Indien, 
als er achtzehn Jahre alt war. 

Dort verbrachte er Perioden in der Einsamkeit im Himalaya oder reiste umher, um mit 
so vielen Lehrern wie möglich über seine inneren Erfahrungen zu sprechen. Im Alter 
von achtundzwanzig Jahren nahm er den Wunsch seines damaligen spirituellen Lehrers 
Yogacharya Sri S. Sundaram an, in die Niederlande zurückzukehren, nachdem er von 
ihm dazu eingeweiht worden war, um dort Meditation, verschiedene Formen von Yoga 
und den spirituellen Tiefgang des Lebens zu unterrichten. 

Im Jahr 2002 folgte er seinem inneren Gefühl und verlegte sein Retreat-Zentrum von 
der weiten Landschaft im Norden der Niederlande in die grüne Hügellandschaft der 
ostbelgischen Eifel. Dort gründete er die Organisation The Light of Being, um seine 
Botschaft von Einsicht, Liebe und Frieden weiter anzubieten und zu verbreiten, jetzt 
auch zusammen mit anderen über The School of Spriritual Awareness (Schule für 
spirituelles Bewusstsein). 

Der Kontrast zwischen den vielen Notlagen in der Welt und der liebevollen Reinheit der 
menschlichen Essenz in seinem Inneren motivierte ihn, dazu beizutragen, dass auch für 
andere Menschen eine friedliche und beseelte Erfahrung leichter zugänglich wird. Die 
Erfüllung, die mit dem Erleben dieser Erfahrung einhergeht, führt die Menschen zurück 
zur berührenden Schönheit und Kraft ihrer Essenz und wird die Gesellschaft in eine 
andere, spirituellere und weitsichtigere Intention bringen. 

Anandajay ist seit 50 Jahren ein lichtvoller Begleiter, der es versteht, die mystischen und 
wertvollen Tiefen des Seins auf direktem Weg für dich als Mensch zugänglich und 
erkennbar zu machen. Im Laufe der Zeit hat er zur Unterstützung der vielen Seminare, 
die er gegeben hat, 12 hilfreiche Arbeitsformen entwickelt und mehr als hundert 
Musikstücke, eine Vielfalt von Büchern und Dutzende von Videos veröffentlicht. 
Heutzutage verbringt Anandajay die Winterzeit mit Stille und dem Schreiben seiner 
Bücher und im Sommer gibt er seine Zusammenkünfte, Retreats und individuelles 
Coaching.  



 

 247 

Über The Light of Being 

The Light of Being® ist der Name der Organisation, die Anandajay als Sammelbegriff für 
all seine Aktivitäten gegründet hat. Er hat diesen Namen gewählt, weil das Weitergeben 
des Lichts des Seins, das er in Offenheit erfährt, der Kern seiner Arbeit ist. Licht, sowohl 
von außen als auch von innen, lässt uns wachsen, leben und bewusst werden. Es gibt uns 
die Offenheit, das Leben in seiner Gesamtheit zu erfahren. 

In der Offenheit des Seins verschwindet der persönliche Drang zur Manifestation und 
„The Light of Being“ kann von innen heraus frei durch uns hindurch nach außen 
strömen. Dieses Lebenslicht wird jeden Aspekt deiner Existenz beeinflussen und dir so 
seine Quelle, die liebevolle Seele, offenbaren. „The Light of Being“ ist die innere Qualität, 
die Anandajay als das Licht des Selbst erfährt, in dem alles erwachen kann und darf. 

Er erfährt dieses Lebenslicht als einfach, empfänglich, liebevoll und lebenskräftig. Diese 
Lebensqualität ist die Folge einer offenen Lebenseinstellung und ist frei von 
Übungsprogrammen und zielgerichteten Handlungsweisen. Sie stimmt mit dem 
natürlichsten Zustand deines Menschseins überein und ist unabhängig von bestimmten 
philosophischen oder religiösen Hintergründen. „The Light of Being“ ist die 
Lebensgrundlage und der Seinsgrund, in welchem du dich als „der Empfangende“ als 
das Wesentlichste erkennst und aus dieser Beziehung heraus mit deiner Einzigartigkeit 
und der Welt umgehst. 

Alle Aktivitäten von The Light of Being® sind als spirituell orientierte Lebensbegleitung 
gedacht. Durch eine realistische Einstellung zu all deinen Potenzialen und Gewohnheiten 
helfen sie dir, freier und mit mehr Freude zu leben. Wenn du das Lebenslicht wieder in 
dich hineinlässt, erfährst du, wie wertvoll dein Dasein eigentlich ist und wie dieser 
Reichtum dich auf allen Ebenen beeinflusst. 

Für „The Light of Being“ steht Spiritualität nicht für eine idealistische Bewusstseins-
ebene, die vom sogenannten Alltag getrennt ist, sondern du wirst eingeladen, deine 
Beseelung als den natürlichen Zustand zu erfahren, der mühelos und ganz normal dein 
intimstes Zuhause ist. Du wirst eingeladen, dich vom Lebenslicht statt von deiner Angst 
nähren, formen und begleiten zu lassen. Auch wenn der Schwerpunkt auf der 
Selbsterfahrung liegt, ist die kampflose Lebensqualität, die Anandajay vermittelt, neben 
der notwendigen materiellen Nächstenliebe das Wesentlichste, was du zu deinen 
Mitmenschen und zum Weltfrieden beitragen kannst. 

Über Anandajay Teachings 
Im Jahr 2024 hat Anandajay das Light of Being-Zentrum und die School of Spiritual 
Awareness einigen eingeweihten Schülern anvertraut, die dort fortlaufende Aktivitäten 
und Retreats rund um die zwölf Arbeitsformen anbieten. Anandajay selbst wohnt im 
Sommer neben dem Zentrum und begleitet dort eine Gruppe von Schülern durch das 
14-tägige Light of Being-Retreat, intensive Gruppentreffen und Einzelbegleitung. Diese 
Aktivitäten hat er jetzt unter dem Namen Anandajay Teachings untergebracht.  



 

 248 

 

 
  



 

 249 

 
 
 
 
 
 
 
 

Die Vignette von „The Light of Being“ 

Die Vignette, die Anandajay benützt, ist aus einer Blumenform entstanden, die er als 
Kind schon zeichnete, und die für ihn den Kontakt mit dem Wesentlichen zum Ausdruck 
bringt. Der Strich deutet auf das Unterscheidungsvermögen hin, wodurch der 
Unterschied zwischen Wahrem und Unwahrem, zwischen Wesentlichem und 
Persönlichem, zwischen der irdischen Wirklichkeit und dem vielfältigen Wahn deiner 
Ideen sichtbar wird. 

Wenn der Unterschied zwischen dem Wesentlichen und dem Unwesentlichen wächst, 
dann wächst auch die Einsicht, dass Wesentlichkeit nicht durch das Ego erreicht werden 
kann, sondern nur in Offenheit empfangen werden kann. Die Schale symbolisiert das 
Empfangende. Empfangen bedeutet, bereit sein um zu fühlen und zu erfahren. 

Je mehr das Vertrauen ins Empfangen wächst, umso mehr erfährst du mit wachsender 
Deutlichkeit, dass das Wesentliche als eine lebende Sonne als ein strömender Brunnen 
als ein leuchtender Kern oder als dein liebevolles Herz immer in dir anwesend ist. 

Der Punkt symbolisiert diesen wesentlichen Kern. Die Blume ist Symbol für das 
Menschsein. Wenn nämlich die Blumenblätter, symbolisch für die verschiedenen 
Chakren und umgeben durch die Energie des Herz-Chakras, sich entfalten, ist das Herz 
völlig offen und strahlt von seinem Wesen aus dir ständig entgegen. Dieses Strahlen 
nennt Anandajay „The Light of Being“. 

  



 

 250 

 
 
 
 

- School of Spiritual Awareness - 
 
 
 

Adresse:  
Hergersberg 44-46-49 

4760 Büllingen, Belgien 
Tel: +32 479 88 56 07 

E-Mail: contact@lightofbeing.org 
Website: www.anandajay.org/de | www.lightofbeing.de  

 
Kontaktperson für Deutschsprachige: 

Renate de Jong-Irion 
Email: renate@lightofbeing.org 

 


