Oeuvre

Anandajay

Der Hintergrund seiner Musik und Mantras
&
seine Blicher



Vetrfasserhinweis
Titel: Oeuvre Anandajay
Untertitel: Der Hintergrund seiner Musik und Mantras & seine Biicher

Copyright © 2026: Anandajay (Cor Thelen)

Titelbild: Raimond Klavins, Unsplash
Illustrationen: Willemien Min
Zusammengestellt von: Mithah
Ubersetzung: Renate Irion

ISBN: 9789465383200

Der Inhalt dieses Buches kann unter Angabe der Quelle und des Buchtitels fiir den
personlichen Gebrauch frei verwendet werden. Kein Teil dieser Publikation darf ohne
vorherige schriftliche Genehmigung von Anandajay fir kommerzielle Zwecke
vervielfaltigt, in einem automatisierten Datenbestand gespeichert oder in irgendeiner
Form oder auf irgendeine Weise, sei es elektronisch, mechanisch, durch Fotokopie,
Aufnahme oder auf andere Weise, veroffentlicht werden.



Inhalt

TOhAlt. e 11
UDEL dAS BUCK c1vverieeerceein s ees s esssssessses st st est st st se s sst st sss s 11
Musik vOn ANandajay ........ceeeeeeiiiiiiiiieiiiiieerere e 12
MANELA-YOZA «eevrerrrreriieeiiieeeiieieitteeetteeetteeesteessstesesssesesssesssssesesssessssssessassssssesssssssessssssssaes 13
1. Celebrations Albums: 35 befreiende Mantras ........ccccevvuveeeiiniiniieeiniinneeeinnineeecnnnnneees 15
Celebrations of Grounding — Mantras fiir das Muladhara-Chakta.........ccccceuviviviniivcncnninnee 16
Track 1: Sat-Ananda Chanting — Trinke aus der Quelle der gliickseligen Liebe................... 17
Track 2: Surya Mantra — Das Erwachen zu den zwolf Aspekten der Seele ... 19
Track 3: Sarvamangalam Mantra — Die Exrde und die Schopfung mit Respekt ehren.......... 21
Track 4: Moola Mantra — Deine Essenz als Quelle der spirituellen Inspiration zulassen... 23
Track 5: Shiva Embrace song — Deine Anwesenheit bektaftigen ......coovvvvvivivivivincnincnnes 25
Celebrations of Being — Mantras fiir das Svadhisthana-Chakfa .........cccevivivivicinincncnncnnne 26
Track 1: I'm Longing to Be — Das Heimweh, um mit deinem Wesen zusammen zu sein ... 27
Track 2: Hymn of Gratefulness — Dankbarkeit fiir dein beseeltes Leben ausdriicken........... 28
Track 3: 1 am within the Light of Being — Deinem inneren Seinslicht Raum geben................ 31
Track 4: Being Mantra — Erfahre deine inniere Tiefe ... 33
Track 5: Shiva-Shakti Embrace Song — Das spirituelle Zusammensein feiefn.......ooveviunennes 34
Celebrations of Living — Mantras fiir das Manipura-Chakra ........c..ccvvvivinininincnincnennenns 35
Track 1: Aum Namab Shivaya Mantra — Brunnen des allumfassenden Wohlbefindens ..... 36
Track 2: Mangalam Vishnu Mantra — Die schiitzende Kraft des Lebens .......ocvivivcniincnncs 37
Track 3: Guru Brabhma Mantra — Ode an die Ganzheit die du bist.....ccocvveivivininincninennns 39
Track 4: Bhaje Bbaje Mantra — Die Dankbarkeit fiir deinen inneren Wett ......ccecvvevcurinennes 40
Track 5: Sri Ram Embrace Song - Spirituelle Freude und Kraft erfahren .......cooecvevcniincancs 42
Celebrations of Love — Mantras fir das Anahata-Chakta........ccccevinivinininincnincnini, 43
Track 1: Aum Purnam Mantra — Die allumfassende Vollkommenheit des Seins chren ..... 44
Track 2: Brabma Mantra — Dich dem Allumfassenden des Wesentlichen widmen ............ 45
Track 3: Hari-Bhole Mantra — Beugen vor dem Seinsbrunnen der gluckseligen Liebe....... 46
Track 4: Govinda Mantra — Das alles und jedes anziechende Wesentliche.........cccovvviurincanes 47
Track 5: Sat-Ananda Embrace Song — Zum Wesen herunterkommen.........ccocvvvivincnninnennes 48
Celebrations of Joy — Mantras fiir das Vishuddhi-Chakta ..., 49
Track 1: Govinda Jaya Mantra — Die alles anziehende ESSenz ..o 50
Track 2: Sri Ananda Mantra — Quelle gliickseliger Segnungen des Herzens.........ccccveunnes 51
Track 3: Hirdaya Mantra — Quelle der gesegneten und freudigen Liebe .......ooviviuvcuninncnncs 54
Track 4: Sarvashanti-Mantra — Umfassender Frieden fir alles und jeden........coccveevcuincenes 56

Track 5: Surya Embrace Song — Verfeinertes Erfahren deiner Seele.......ovivivivininininncnnes 58



Celebrations of Light — Mantras fiir das Ajna-Chakta.......cccccicivinininininncncnces

Track 1: Maha Mantra — Der anziehendste innerste Wert in dir selbst
Track 2: Gayatri Mantra — Hymne an das universelle, kosmische Licht
Track 3: Aum Mani Padme Hum Mantra — Das Juwel in deinem Herzen, deine Secle........ 62
Track 4: Aum Namwo Bbagavate Mantra — Das Wesentliche in allem Leben ........ccoocvcuiunes
Track 5: Samadhi Embrace Song — Ehrung deiner spirituellsten Erfahrung...
Celebrations of Peace — Mantras fiir das Sahasrara-Chakfa.......c.ccccevvivivinininiccnincncnin

Track 1: Hamsa Mantra — Das lebende Jetzt Zulassen. ...

Track 2: Aum Namo Narayanaya Mantra — Beseelter Frieden fiir die Welt .....ocecvivceiicnnes
Track 3: Tattvamasi Mantra — Das was du wesentlich bist, liebhaben

Track 4: Radbeshyam Mantra — Den spitituellen Wert von Bezichungen ehren .................. 71
Track 5: Shanti Embrace Song — In Frieden baden ......c.cvcivieinieencneencneeneneenneeneneeenne 72

. Meditations-Alben: 33 kontemplative Mantras.......cceeceeeerueeesreeecseeeesneessneecseneesenenns 74
Sacred Sounds MUsSTKMEAItAtONEN ...vuvueeeuieceeiriieeieiiieieiee ettt ettt ese e ssesens 75
Mantra-Meditations — Sacred SOunds Part 1 ... 76
Wie benutzt man die Mantra-Meditationen? .......cceeeereeeeririerrineeieerereieiseseiesseeessesesesseeeeses 76
Track 1: Aum Shanti Aum Mantra Medjtation — Vom Frieden gendhrt werden........c.uueeee. 78
Track 2: Sat Cit Ananda Mantra Meditation — Den Reichtum des ,,Seins® einladen ............ 80
Track 3: Amen — Aufmerksamkeit-Mitgefithl-Einfachheit-Nachstenliebe...........cccovcuinnes 81
Track 4: Aum Mani Padme Hum Mantra Meditation — 1ass dein Wesen erblihen................ 82
Track 5: Being Mantra Meditation — Im immerwihrenden Jetzt S€in ......oveviveviviveuninnennes 84
Track 6: Kyrie Eleison Mantra Meditation — Liebe und Geborgenheit einladen ... 86

Meditative Adoration Mantras — Sacred Sounds part 2

Verwendung von meditativen HYMNeN. ..o

Track 1: Hamsa Adoration Mantra — Entkleide dich fir deine wahre Natuf ....cccevveeenncee. 89
Track 2: Hari-Bhole Adoration Mantra — Freude an der Erneuetung........c.cvvvevivivciniincnnns 90
Track 3: Guru Brahma Adoration Mantra — Alle Grenzen verschwimmen lassen................. 91
Track 4: Radbeshyam Adoration Mantra — Deine Liebe besingen .......ccvvveivievivivivcnninnennes 92
Track 5: Hare Krishna Adoration Mantra — Die Ganzheit des Lebens.....ccoovvevnienireecnnenee 93
Track 6: Narayanaya Adoration Mantra — Den inneren Frieden ehtefi.......covvvevivivcininncnnes 94

Track 7: Sri Ananda Adoration Mantra — Das innere Gliick ehren
Track 8: Shanti Adoration Mantra — Frieden HEDEN........cvoveveeeievererieiceereeeeeee e

Devotional Recitations — Sacred Sounds Part 3.........cvvivciineincinieieisisiiiissnsinsseensenens

Die Verwendung von hingebungsvollen Rezitationen........ccuucieicivienieninininineeneininns

Track 1: Surya Devotional Recitation — Den Reichtum deiner Seele kriftigen ........ocveuiuenes 98
Track 2: Brabma Devotional Recitation - Das Universum umarmen......ceeeeeerereeeseresescreneeenes 100
Track 3: Gayatri Devotional Recitation - Dich vom Licht reinigen lassen........ccoocvieiiinees 101
Track 4: VVishnn Devotional Recitation - Dich der Transparenz 6ffnen ......covvcvcvcecicnnces 103
Track 5: Shiva Devotional Recitation - Die Freiheit der Erneuerung zelebrieren ............... 105

Track 6: Gurudev Devotional Recitation - Wesentliche Begleitung annehmen...........cccuuee.. 106



Track 7: Shanti Mangalam Devotional Recitation - Frieden fir alle ........ccvvvvvivivcninincnnnnces 108
Track 8: Aum Mani Padme Hum Devotional Recitation - Der Nektar deines Herzens ........ 109
Meditation Prayers — Sacred SOUNAS PALt 4......cocviiciniiiiiiiiseiiscissesesssesesenaes

Verwendung der MeditationSZeDete. .....vuuuiuiviiiiiiiiiicii i
Track 1: Prakash-Padma-Sat-Devaya Meditation Prayer ................ccveccneveecneveneneenenenes
Track 2: Aumr-Aip-Hreem-S hreem Meditation Prayer
Track 3: Aum Mani Padpe Hunz Meditation Prayer..............ccneneccneneveneseseneennenneaes
Track 4: Shanti-Prema-Sukban-Purnamadah Meditation Prayer
Track 5: Atma-Jivatma-Mabasatta-Aum Meditation Prayer..............vevevinivcninconcnnennns
Track 6: In Nomime Patris et Filii et Spiritus Sancti, Amen Meditation Prayer
Meditation Puja & Prayer Songs — Sacred Sounds part S.......ccvveivivivininininincnineincinennes
Track 1: Dhyana Puja — Die vier Lichter deines Seints €hfef.......cvvvievievievciniivcininncincininnens
Track 2: AUM Meditation Prayer Song — Flit EINSSEIN.....oviieierieriiiiriccciccecieeiaes
Track 3: Shanti Meditation Prayer Song — Fir Frieden..................
Track 4: Sarvamangalam Meditation Prayer Song — Fir Ganzheit
Track 5: Ananda Meditation Prayer Song — FUL LiEDC........cccuieeveuniererreeenienereeenneeneneees

Puja Albums: 12 Mantra-Gebete & 2 Chakra-6ffnende Mantras ........cceeeeveuneeeeinnnnes 138
MANTEA-GEDELE ..ot 139
Yoga & Aum Adhara Puja — Pujas fiir das Muladhara-Chakra (unterstiitzend) ........ccccuueee. 140

Track 1: Yoga Puja — Gebet zu den sieben wichtigsten Eingingen des Ein-Seins............ 140

Track 2: Aum Adhara Puja — Dankgebet an den wesentlichen Ursprung von Allem...... 142
Shiva-Shakti & Jivatman Puja — Pujas fiir das Svadhisthana-Chakra (zurtckverbindend)... 143
Track 1: Shiva-Shakti Puja — Gebet zum universellen Vater und zur gottlichen Mutter.. 143

Track 2: Jivatman Puja — Gebet zur Ehre deiner Seele ... 145
Kosha & Kriya Puja — Pujas fiir das Manipura-Chakra (neuordnend)........cccvvveevcirivncicnneee. 147
Track 1: Kosha Puja — Gebet zu den fiinf Manteln der Seele......ovivivivivcnincnincincininnees 147
Track 2: Kriya Puja — Gebet zu den zehn wertgebenden Lebensqualititen..........ceeune... 149
Surya & Cittayam Puja — Pujas fiir das Anahata-Chakra (inspitierend) ......cccovevevviirivvcicnnnn. 151
Track 1: Surya Puja — Dankgebet an die zwolf Qualititen deiner Seele.......ovciuiecunnnces 151
Track 2: Cittayam Puja — Dankgebet fir deine Geburt und deiner Seele.........cocuveuunnneee 155

Sravana & Pranidhana Puja — Pujas fir das Vishuddhi-Chakra (reinigend)
Track 1: Sravana Puja — Dankgebet fiir spirituelles Erwachen .......cccovvevivivcnincincincnnees
Track 2: Pranidbana Puja — Dankgebet fur andidchtige Hingabe.........ccovvivinivcniinincininnces

Mahadevata & Chakra Puja — Pujas fiir das Ajna-Chakra (ausweitend).......ocooevvevvcuviivcincinennes
Track 1: Mahadevata Puja — Dankgebet fir die vier Lichter der Schopfung..........ccuu... 159
Track 2: Chakra puja — Dankgebet an die sieben Ebenen deines Daseins .........cocecvuceee 162

Anandajayah Sat-Ananda — Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-Chakras (befreiend) ...... 164

Anandajayah Darshan — Mantra zur Harmonisierung der 7 Chakren (harmonisierend) ..... 167




4. Surya Namaskar Album: 3 Surya-Rituale 1-Pranayama & 1 -Puja Mantra............. 168
Surya, deine INNELE SOMME ...vuevrieerriiieiiireeieeeeeeieeeeneaeeessesesseseaesenseaesens
Surya Namaskar Mantra — Hommage an die innere Sonne, deine Seele

Track 1-3: Surya Namaskar-Mantra - Ode an deine Seele.......c.cereuneereuneerneenenerneernenneaes
Track 4: Surya Prabbana Pranayama Mantra - Der leuchtende Sonnenatem.........coceeenneee. 174

Track 5: Surya Puja — Dankgebet an die zwolf Qualititen deiner Seele

5. Sri Ananda Rasa Album: Sri Ananda Arati & Sacred Dance Mantra...........ccceeeeee.. 182
5,311 Ananda Rasa® Sacted Dance IMAantta.......ceeeeereveeeeeerereeeeeeerereseeeseseeesseseseseseasssesesesessssens 184
Track 1: Sri Ananda arati — Dein Innetres HeDen ..o..eieerieeirieeininceinreeeneeie e 184
Track 2: Sri Ananda Rasa Mantra - Die glickseligen Segnungen des Herzens.................. 185
6. Chakra Resonance Alben: 14 Chakra-Energie-verstirkende Ragas...........cceeuueeneee 188
Chakra Resonance RAgas.......cciiiiiiiiiniie s ississsssssssssssssssssssssssssse s senas 189
Resonances of Grounding — Ragas fir das Muladhara-Chakra — das Wurzelchakra............ 190
Das WULZEIChAKLA .....veveveieiriririiricc ettt ettt nees 190
Track 1: Tanpura male in A-Low ...t 190
Track 2: Tanpura male 5-SIring in F¥ .........cc.eeemveroneeinecneernerineensersesnesisesssssisesisessssesesssiens 190
Resonances of Being — Ragas flir das Svadhisthana-Chakra — das Sakralchakra................... 191
Das SAKLAICRAKIA c..eviieeiiicie ettt 191
Track 1: Tanpura male & female duet in A-Jow............oocovcvvivivininiiiiniscsisccseis 191
Track 2: Nadatarangini duet en E.............ccnvecneureceinieieniiciseineersenseeeseaseessessssesseaesseseaes 191
Resonances of Living — Ragas fiir das Manipura-Chakra — das Magenchakra...........ccccuue.e. 192
Das Magenchakia. ...
Track 1: Tanpura male @ sBrUti i1t B..........coouviueuiiciciiicicicisisisisiscsesescsssss s
Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-5trings in C¥ .....veeovvevvevnevneeonerirerinecrserseenens
Resonances of Love — Ragas fiir das Anahata-Chakra — das Herzchakra
Das HerZCRaKTa ...c.cu ittt aee
Track 1: Tanpura male 5~string & swaramandala in F ...........oeoevoveeoneeonevnserirerinecreserneenens
Track 2: Tanpura male & female & shrnti in D ...........oeceicvvinivininisinenisiscscsccssis
Resonances of Joy — Ragas fiir das Vishuddhi-Chakra — das Kehlkopfchakra...........c.......... 194
Das KehlKOPEChaKIa ... senas 194
Track 1: Tanpura female @ Shruti in G .......cuveeveuiinceciniicieisisisisisiseesissssssssssssssssssaees 194
Track 2: Nadataranging 010 i1 E.............cceneenericenirieniieiseneesneuneeesesssessessssesseaessesseaes 194
Resonances of Light — Ragas fiir das Ajna-Chakra — das Stirnchakea.........ovvevcnivcncinennes 195
Das SHINCRAKLA ...ueviieieieieiri ettt eee 195
Track 1: Tanpura male & female duet & shrti i B..........coocecvvivivinivinininiscsisciciseis 195
Track 2: Tanpura male 5-5tring in CF ........ceveeneenserineenecseerserinerisserisessssisssssssisesisessisssasssiens 195
Resonances of Peace — Ragas flir das Sahasrara-Chakra — das Kronenchakra...........c.cuue.e. 196
Das KronenChaKea ......c.ccueiiriineeiccicieieieteeessreec ettt sesesesesesens 196
Track 1: Tanpura male & swaramandala in CF.............ceceonevoneenecrinerineenereserneerecisersseinens 196

Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-5trings in F¥ .....ocevevveeoneeneennerinevinecsernernens 196



Anandajays BUCHET ......uuiiiiiiiiiiiiiiiiiectircneetecec e 198

1. Deutschsprachiges BucCh.........coouiiiiiiiiiiiiiiiiiiectentectecteecte e 199
Erwachendes Bewusst-Sein - Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga.......ccvvvcnivcencinennes 200

2. Niederlindischsprachige Biicher — Gebundene Ausgaben und E-Books ............... 204
Bezieling door Inzicht — 200 levensthema’s voor innetlijke groei.......oviviviviiriivciniincincinennes

Yoga beleven en geven vanuit zijn Spirituele DIepgang.........ccceivinivininiinincninnenneinennes
Zegeningen van het Hart — 365 spreuken voor dag en nacht
Ontdek de helende kracht van Meditatie — Thuiskomen in je Zelf deel 1
Vrede van lichaam tot ziel door Meditatie — Thuiskomen in je Zelf deel 2........ccvvuvcucunncee 205
Surya Namaskar — Ode aan je Innerlijke Zon, je Zi€l......cccociovininivinininininincninincicine
Arbeitsbtcher und E-Books ,,Ontmoet je Essentie®.....................

Spirituele Ontwikkeling — Ontmoet je Essentie deel 1

Spirituele Leefwijze — Ontmoet je Essentie deel 2.

Spirituele Vrijheid — Ontmoet je Essentie deel 3.
E-Book-Reihe ,,Ontmoet je Essentie® — 21 Lebensthemen
Puja-Biicher & E-Book-Reihe ...

Physische zweiteilige Ausgabe ,,Mantra’s en hun devotionele gebaren®............cecuuneee. 208

E-Book-Reihe ,,Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren® ..........ccovvvvveiriivcrncnnee.

De ,Sti Ananda Rasa“ Sacrale Dans — Dansen vanuit Innerlijk Geluk

3. Zuvor verédffentlichte Biicher................
Hatha yoga — Praktisch beginnen
Als de bloem ZICh OPENT......cuiiiciiciiiiiiiiic i aae
Het hart van yoga — Een meditatieve vertaling van de yoga SUtra’s ........cecveveenciriuncncnnn.
Jnana yoga — De kracht van ontwakend bewustzijn....
Ontmoetingen Met ANANAAJAY.....coveivieriiriiriiiiiii s senas
Yoga filosofie in ervaarbare CenVOUM ...
Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving
Leven in openheid.....

Leven 10 et HCRT .ottt ettt et sb bbb ese b e sesaessesensesenserennas

Anhang I — Hintergriinde ......coueeeeieeeiieiiniiiieiecciieieteesnteesnieeeene et ssae s sane s sanesesenes
Eine Botschaft des Friedens
Zwolf Light of Being Teachings (Arbeitsformen)
Die kraniosakrale Basis der zwOlf Atbeitsformen......iicicicinininiciricncccins 216

1. LightMessenger — EINSICRt. ..o e
Light of Being-Meditation — Beseelung ....

2
3. ShantiYoga — ANWESENRNEIE c..cuuivuiviiciiiiiciici e sas
4

PeaceBreathing — Raum.......cccoiiiiiiiii s



. MantraPrayers — HINGADE .....c.cviiiiiiiiicciicc s

HeartSinging — Freiheit

5

6

7. LovesharingTantra — Liebe

8. ChakraHealing — Kraft......coooiviviiiiniiniiiciiccci e ssnas

9. KoshaMassage — BEWUSStSEIN......ciuiuiiuiiimiiiiiii s

10. AuraAwakening — Intuition

11, SactredDance — VErtrAUC . c..c.cuviieeiricieieiieieireaeie ettt ese sttt senssesssasaenas

12. SoulGuidance — Verlangen.......c.ciiiiiiiiciciic i ssssens
Die vier Hauptpunkte von Anandajays ,,Friedensarbeit®

Light of Being-Jnana — Erwachen und Leben: Einsicht als Weg zur Befreiung............. 231

Light of Being-Meditation — Ganzheit und Stille: Meditation als Mittel zur
NEUAUSTICRTUNG. ..o s 233

Light of Being-Yoga — Liebe und Kraft: Yoga als Lebensweise.......cvvviviviniiniincincnnnn. 237

Light of Being-Tantra — Bezichung und Aura: Tantra als Begegnungsweise .................. 240
Anhang II — The Light of Being ......ccccecuevieniiiniinieniiiiiinienieiienienie e cnseensnen
UDEE ANANAAJAY 1r1rvverrievernreessneeesesesessseeeesssseesssssessssesessssesesssses st sssssessssssssssssessssssssssssnsesssnesesees

Uber The TGt Of BEING vvveuureeerreeereeeesseeesssesssesessssssessssessssssssssssessssssssssssesssssnssssssnssesssnesesens
Uber Anandajay Teachings

Die Vignette von ,,The Light of Bemg



Ich mochte dich erfahren lassen,

wie friedvoll das Leben sein kann,

wenn du in Verbindung mit deiner Lebensquelle,
mit deinem ,,Da-Sein®,
mit dem ,,Licht deines Seins® lebst.
Frieden entsteht,
wenn du die Werte deiner Authentizitit respektierst
und in Ubereinstimmung mit ihnen handelst,
sodass nur wenige Reibungen und Diskrepanzen
in dir selbst tibrig bleiben.

Aus diesem inneren Frieden
und dem Licht, das er dir schenkt,
wirst du die Giberschwingliche Vielfalt des Lebens umarmen
und dich mit ihr auf dem immer neuen
und damit stindigen Strom der Schépfung bewegen.

So entsteht eine erhellende Weite,

die sowohl deine spirituelle Beseelung
als auch deine menschliche Identitit
befreit.



10



Uber das Buch

Alle Informationen tber die Musik (die Mantra-Texte, thre Bedeutung und die heilende
Wirkung der Musik) stammen aus Anandajays Blichern und anderen Veréffentlichungen.
Alle Informationen in diesem Buch finden sich auch auf der Website (bei jedem Album):
www.anandajay.org/de/albums

Anandajay hat die Musik verdffentlicht, um eine offene, meditative Atmosphire
anzubieten und als musikalische Begleitung fiir verschiedene Ubungen, die er entwickelt
hat. Die Gesten fiir die MantaPrayers und die Surya-Ubungen sind ebenfalls beschrieben
und illustriert, sodass man die Ubungen mitmachen kann.

Das urspriinglich auf Niederlindisch erschienene Buch wurde von Anandajays Schiilern
tbersetzt, damit die Hintergriinde zu Anandajays Mantras, Pujas und Ragas sowie die
dazugehorigen Ubungen einem breiteren Publikum zuginglich sind.

Alle Musikalben kénnen online gestreamt oder gekauft werden tiber Musikplattformen
wie Spotify, Bandcamp, Apple Music/iTunes, YouTube Music und Amazon.

Im zweiten Teil dieses Buches findest du Information Uber das Buch ,,Erwachendes
Bewusst-Sein — Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga®, die deutsche Ubersetzung von
Anandajays Buch ,,Jnana Yoga: De kracht van ontwakend bewustzijn®. Alle anderen
Biicher von Anandajay sind auf Niederlindisch geschrieben und wurden als Ubersicht
dem zweiten Teil hinzugeftgt.

Im Anhang findest du schlief3lich den spirituellen Hintergrund und die Reichweite von
Anandajays Friedensarbeit und die zwdlf von ihm entwickelten Light of Being-
Teachings — Arbeitsformen in den Bereichen Einsicht und Meditation, Yoga und
Atemerfahrung, Mantra und Mantragebete, Heilung und Massage, Tantra und Aura-
Erfahrung, Seelenbegleitung und Sakraler Tanz.

Diese Arbeitsformen werden in der School of Spiritual Awareness von den Light of
Being-Teachers unterrichtet, in verschiedenen Kursen, in Retreats und auch in der
dreijahrigen Ausbildung zum meditativen Yoga Lehrer/in.

Fir meht Information hiertiber siehe www.lightofbeing.de

11



Musik von Anandajay

12



Mantra-Yoga

Mantra Yoga, auch Nada Yoga genannt, ist das Erreichen von Harmonie mit sich selbst
(Yoga) durch Hoéren, inneres Wiederholen oder Singen von Klingen (Nada) oder
bedeutungsvollen Lauten (Mantras). Das Singen von Mantras wird auch als Chanten oder
Kirtan bezeichnet. Beim Kirtan wird das oft einfache Mantra meist in Form von Frage
und Antwort gesungen, wobei sich das Tempo oft steigert. Zum Mantra-Yoga gehort
auch das Rezitieren, bei dem es jedoch keine oder nur wenig musikalische Begleitung gibt
und die Worte wie bei Gedichten, Gebeten oder auch Biichern relativ monoton gesungen
werden, was stark an ein Vortragen erinnert.

Das Wort Mantra leitet sich vom Sanskrit-Wort manas ab, das ,,der Gedanke® oder auf
Deutsch ,,Geist” bedeutet, und der Endung -tra, die anzeigt, dass etwas als Mittel
verwendet wird. Ein Mantra ist ein Mittel, um dem Geist wieder Raum, Ruhe und
Offenheit zu geben, sodass Gefiihle des Friedens und der Begegnung entstehen kénnen,
die innere Konflikte beenden und Vertrauen in das Leben und den Wert der eigenen
Existenz geben. Obwohl Mantras mit dem Hinduismus oder Buddhismus in Verbindung
gebracht werden, sind sie auch im Christentum und Islam bekannt. Fiir Anandajay sind
sie jedoch menschliche Werte der Beseelung und Authentizitit. Das Wiederholen von
Mantras hilft dem Geist, leichter mit dieser Qualitit in Kontakt zu kommen, sodass sie
linger prasent ist und tiefer erfahren werden kann.

Die Mantras von Anandajay sind also eine musikalische Form der bewussten
Aufmerksamkeit auf universelle oder menschliche Werte, die bereits in uns vorhanden
sind. Man kann dies wiinschen, um sich dieser Werte wieder tief zu erinnern, sie
besonders hervorzuheben, zu feiern, zu ehren oder mit ihnen als Meditation in sein
Inneres hinabzusteigen. Die Sprache ist, abgesehen von einigen englischen Mantras,
immer Sanskrit, da die Klinge der Worte spezifische energetische Schwingungen
erzeugen, die perfekt mit der spirituellen Bedeutung der Worte iibereinstimmen.

Von den ersten Klidngen bis zum langsamen Ausklingen der Musik am Ende wird der
Zuhorer auf sanfte und subtile Weise zu den Werten des Mantras gefithrt. Die
Instrumente und die Struktur der musikalischen Begleitung werden bewusst eingesetzt,
um tiefere Ebenen des Themas anzusprechen. So wird es dem Zuhorer leicht gemacht,
Schritt fiir Schritt in diese Erfahrungswelt einzutauchen. Kein Ton ist zufillig, jede
zusitzliche Stimme gehort zu einer anderen Tiefenebene, die das Mantra ansprechen
mochte. All dies dient dazu, den spirituellen Wert des Mantras zu unterstiitzen und eine
eventuelle Verhirtung oder Verschlossenheit gegentiber diesem Wert liebevoll
aufzul6sen. Nimm dir also die Zeit, die Ruhe und die Offenheit, die Mantras als gefiihrte
Meditationen auf dich wirken zu lassen und sie etwas mit deinem ,,s%afe of being“ machen
zu lassen. Wenn der Wert des Mantras deine innere Anwesenheit bertihrt, kann es
passend sein, das Mantra innerlich mitzusingen, und wenn es dich auf eine cher
emotionale Weise beriihrt, kann es sich gut anfiithlen, das Mantra sanft oder andichtig
mitzusingen. Was auch immer das Mantra mit dir macht, das Ziel eines Mantras ist
immer, in dir wieder Raum zu schaffen fiir die Gefiihlsebenen der tiefen menschlichen
und spirituellen Bedeutung deiner Existenz, damit du wieder verbunden wirst mit dem
Wert und dem Gluck des Lebens, das du bist, das wir alle sind, dass das Leben ist.

13



14



Celebrations Albums:

35 befreiende Mantras

Celebrations of Grounding:
Mantras fir das Muladhara-Chakra

Celebrations of Being:
Mantras fir das Svadhisthana-Chakra

Celebrations of Living:
Mantras fir das Manipura-Chakra

Celebrations of Love:
Mantras fiir das Anahata-Chakra

Celebrations of Joy:
Mantras fir das Vishuddhi-Chakra

Celebrations of Light:
Mantras fir das Ajna-Chakra

Celebrations of Peace:
Mantras fir das Sahasrara-Chakra

15



Celebrations of Grounding

Celebrations of Groundmg — Mantras fur das Muladhara-Chakra

Mantras for
the muladhara chakra Funf stabilisierende Mantras fiir spirituelle
Getragenheit, Inspiration und Dankbarkeit, das
Annehmen deiner Menschwerdung und spirituelle
Erdung.

Anandajay

1. Sat-Ananda chanting Mantra
2. Surya Mantra

3. Sarvamangalam Mantra

4. Moola Mantra

5. Shiva Embrace Song

Diese stabilisierenden Mantras 6ffnen dich fiir deine tiefe Sehnsucht nach Stille, Erdung
und Einfachheit. Das Sar-Ananda-Mantra bezieht sich auf dein ,,Da-Sein (§az) und den
immensen Wert deiner Seele (Ananda). Das gemeinsame Singen des Mantras lisst dich
dabei Mensch unter Menschen sein, es stirkt das Zusammensein und das Gleichsein.

Das folgende Surya-Mantra kntipft daran an und ladt dich dazu ein, 12 wesentliche Werte
deiner Seele zu erfahren und zu ehren, damit du noch mehr in Kontakt mit deinem
inneren Selbst kommst.

Mit dem Sarvamangalam-Mantra dankst und ehrst du 27 wesentliche Werte der Schépfung,
Damit bekraftigst du deinen Respekt fiir deine Existenz, fiir die Erde und fiir den
gesamten Kosmos. Das Surya- und das Sarvamangalam-Mantra lassen dich erfahren, dass
du Teil der unermesslichen Schépfung bist und dass sowohl deine unendliche innere
Tiefe als auch das unendlich umbhiillende Universum eine Folge eines allumfassenden
Ursprungs sein miissen, aus dem du niemals, selbst wenn du stirbst, herausfallen kannst.

Das Moola-Mantra, Moola bedeutet Wurzel, ermdglicht es dir dann, konkret mit diesem
Ursprung in dir in Kontakt zu kommen, indem es dich darauf aufmerksam macht, dass
die Basis von allem, was besteht, von allen spirituellen Lehren und von allen Polen, die
sich gegenseitig erginzen, ein alles verbindender und alles tragender Ursprung ist, so wie
die Erde dich jetzt als Mensch trigt.

Das Shiva Embrace Song schlieB3lich ldsst dich in einer Atmosphire baden, in der du dich
vom ewigen Jetzt und deinem zeitlosen ,,Da-Sein“ einhiillen ldsst, einem besonderen
Aspekt der Schopfung. Eine Schépfung, aus der du hervorgegangen bist, in der du
anwesend bist und die du auch wieder verlassen wirst, in der aber das, was du im
Wesentlichen bist, als Energie immer anwesend sein wird.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-grounding
Info Muladhara-Chakra (Wurzelchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 190.

16



Track 1: Sat-Ananda Chanting
— Trinke aus der Quelle der gliickseligen Liebe

Celebrations of Grounding
Sat-Ananda Chanting

Mantra:
Atmajyoti Prakasha — Prasada Antardhana —
Brabmapyoti Bhasvara — Sat-ananda

Freie Ubersetzung: ,,Wenn das Licht der Seele (frei)
leuchtet, empfingst du von deinem Wesen einen Segen
von groflem Wert, aus dem die strahlende Essenz
freudig alles in deinem Leben erhellt. Dann weil3t du,
das ist das Sein, die Quelle des wahren Glicks.*

Uber das Sat-Ananda chanting Mantra

Der tiefste Hintergrund von Anandajay's Teachings ist seine Wahrnehmung des Wertes
und der Weisheit des ,,Licht des Seins®“, und diese Essenz wird durch das Sat-Ananda
Mantra ausgedrickt. Durch 4 Strophen erinnert dich das Mantra an dein inneres
Seinslicht, deine Essenz und deinen wahren Ursprung. Sein Rhythmus, seine Klinge und
seine Bedeutung bringen dich mit dem Licht deines eigenen Seins in Kontakt und
begleiten dich still in dein inneres Zuhause.

Die Sanskrit Begriffe Atmajyoti, Brahmajyoti und Sat Ananda

Im Sanskrit-Mantra wird derselbe Inhalt anders interpretiert und, wie es fiir das Sanskrit
typisch ist, auf seine Kraft reduziert. Anandajay benutzt drei verschiedene
Wortkombinationen, um den weitreichenden Wert des Seinslichts zu benennen.

Zuallererst verwendet er den Begriff A#majyoti, was das Licht der Inspiration bedeutet
und wo die Seele fiir die sinnliche Erfahrung deiner Essenz steht. Von deiner Seele aus
wird das Licht des Seins gewdhnlich als tiefe Weisheit, Liebe und Wahrheit erfahren.

Zweitens benutzt er den Begriff von Brabmapyoti. Hiermit ist das Licht gemeint, das mit
Brabma, mit dem Ursprung und der Quelle des Lichts verbunden ist. Die Seele ist ein
emotionaler Wert innerhalb deines Menschseins, aber Brabma reicht viel weiter und
umfasst die gesamte Schépfung bis hin zu ihrem Ursprung. Wenn du dich mit dem
Ursprung der Schopfung verbunden fiihlst, mit dem, aus dem alles entstanden ist und
durch den alles Leben miteinander verbunden ist, 6ffnest du dich weiter als nur fiir deine
personliche Existenz. Aus dieser gro3eren Perspektive heraus erlebst du das Licht des
Seins normalerweise als deine Verwandtschaft mit allem anderen Leben um dich herum
oder als das Gefiihl, Teil eines groBeren Ganzen zu sein.

Als drittes verwendet Anandajay den Begriff Saz, der wortlich ,,Sein“ oder Sein sowohl
im Sinne von , stattfinden®, , alle Existenz umfassend® als auch ,,anwesend* bedeutet. Er
verbindet das Wort Saz hier mit dem Begriff Ananda, was Freude und Glick bedeutet.
Fir ihn ist das Licht des Seins und seine Brillanz, seine Lebendigkeit, sein Funkeln, ein
Ausdruck des freudigen, essentiellen Gliicks von Ananda. Ex erfihrt das Licht des Seins
als Bewegungen des Lichts mit verschiedenen Strahlungsformen als Ergebnis der
strahlenden Freude aus der Quelle des Seins. Der Titel dieses Mantras ist daher Sar-
Ananda Mantra.

17



Die Sanskrit Begriffe von Prakasha, Antardhana und Bhasvara

Um den Wert des Lichts noch genauer zu verdeutlichen, werden drei Begriffe verwendet,
die die Kraft des Lichts und den Wert des Leuchtens ausdriicken. Bei dem Wort Atmapyori
wird der Begriff Prakasha benutzt, bei dem es um die unendliche Rdumlichkeit der Kraft
des Lichts geht. Das Licht des Seins mochte ja von deiner Seele aus bis in alles
hindurchscheinen. Neben dem Wort Prasada wird der Begritf Antardbana beniitzt, bei
dem es um das strahlende Licht des inneren Wertes geht, denn nur schén geschliffene
Juwelen kénnen im Licht erstrahlen. Bei dem Wort Brabmajyoti wird der Begriff Bhasvara
verwendet, der mit dem Ursprung des Lichts zu tun hat. Licht kommt immer aus einer
Quelle, und Brahma ist die Quelle aller Quellen, das urspriingliche Licht.

Der Begriff Prasada

Diese sechs Konzepte, die drei Werte des Lichts des Seins und die drei Qualititen der
Lichtausstrahlung, kommen in der zweiten Zeile des Mantras in dem Begtiff von Prasada
zusammen. Der Begriff Prasada steht in Indien traditionell fiir Friichte oder andere
wertvolle und liebevoll zubereitete Speisen, die man als Zeichen des Respekts vor einem
spirituellen Aspekt des Lebens anbietet. Laut Anandajay ist es spirituell gesehen
umgekehrt und wird dir das Licht des Seins dauerhaft als Prasada vom Leben angeboten.
Dieses angebotene Licht, das dich immer wieder segnet, wenn du es aufnimmst, zeigt dir
den Reichtum, die Liebe und die Giite der Existenz. Du erfihrst wie es ist, von dieser
Tiefe erfillt, geborgen und getragen zu sein. Indem du dich immer wieder fur die
Einbettung des Seins 6ffnest, fithlst du dich frei, dich immer weiter dem Leben zu 6ffnen,
sodass sich der Wert deines Lebens weiter ausbreitet.

So viel zum Inhalt dieses Mantras Uber das Licht des Seins. Lass diesen Inhalt, zusammen
mit den Kldngen, die du hérst und eventuell dem Mitsingen dieses Mantras, dich dabei
unterstlitzen, 6fter und tiefer spirituell gendhrt und berithrt zu werden von diesem
Prasada. Dann koénnen diese Segnungen dich dabei unterstiitzen, aus deinem Herzen,
deiner Seele und deiner menschlichen Existenz heraus offen im Leben zu sein. Eine
Offenheit, die den Weg ebnet, um auch mit anderen menschenwiirdiger
zusammenzuleben und mit ithnen und allem anderen Leben gemeinsam im Licht des
Seins verbunden zu sein. Dann wirst du erfahren, was wahrer Frieden ist.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Stirkt deinen Wunsch nach Echtheit, heilt innere Entfremdung und verbindet dich
wieder mit deiner Essenz.

o Macht dein Gehirn sanft, friedvoll und ruhig.

o Hilft dir, Nebensichlichkeiten loszuwerden und gibt dir Trost, in der Verbindung
mit dir selbst.

o Befreit und harmonisiert den Fluss deines Atems, deiner Energie und der in dir
anwesenden Liebe.

o Lisst alle Spannungen und Konflikte vertrauensvoll im Sein zur Ruhe kommen.

Dauer: 19.32 Minuten.

18



Celebrations of Grounding

Surya Mantra

Mantras for
1e muladhara chakra

Anandajay

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Freund.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du Freundschaft erfihrst.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Mittelpunkt.*

Track 2: Surya Mantra

— Das Erwachen zu den zwolf Aspekten der Seele

Mantra:

Aum Mitraya namaha
Aum Ravaye namaha
Aum Suryaya namaha
Auwum Bhanave namaba
Aum Khagaya namaha
Aum Pushne namaha
Aum Hiranyagarbhaya namaha
Aum Marichaye namaha
Aum Adityaya namaha
Aum Savitre namaha
Aum Arkaya namaha
Aum Bhaskaraya namaha
Aum Shanti Aum

Aum Mitraya, Mitraya Aum namaba -

Aum Ravaye, Ravaye Aum namaha -

Aum Suryaya, Suryaya Aum namaha -

Aum Bhanave, Bhanave Aum namaha -

Aum Khagaya, Khagaya Aum namaha -

Aum Pushne, Pushne Aum namaba -

Auwum Hiranyagarbhaya, Hiranyagarbhaya Aum namabha -
Aum Marichaye, Marichaye Aum namabha -
Aum Adityaya, Adityaya Aum namaha -
Aum Savitre, Savitre Aum namaba -

Aum Arkaya, Arkaya Aum namaha -

Aum Bhaskaraya, Bhaskaraya Aum namaha -
Aum Shanti Aum, Shanti Aum namaba

Aum Shanti Aum, Shanti Aum namaba
Aum Shanti Aum (Shanti Aum), Shanti Aum namaha

(Shanti Aum)

Freie Ubersetzung:

(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du erfihrst, dass deine Seele dein Wesen ist.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du gibst mir mein wahres Verlangen.®
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dein Verlangen fiihlst

und dadurch Kraft erfihrst.)

19



,»oel gegriiit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahres Licht.
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du aus Klarheit sichst und einsiehst.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du spiegelst mir meine wahre Freiheit.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du die GrofBartigkeit des Lebens erfihrst.)

»oel gegriifdt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wirklich wahre Nahrung.*
(Das Licht, das in dir authellt, wenn du erfihrst, dass du zum Licht hin wichst.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer Ursprung.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du erfihrst,
dass deine Seele gleich ist wie dasjenige woraus du entstanden bist.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Heilung.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich selbst wieder als heil erfahrst.)

»oel gegriifdt, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Geborgenheit.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich wie durch Muttetliebe umbhiillt fiihlst.)

,»oel gegriiit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahrer spiritueller Brunnen.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du dich gnadenvoll inspiriert fiihlst.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein wahres Strahlen.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du ungehindert du selbst bist.)

»oel gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist meine wahre Essenz.*
(Das Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du deine Seele als deine Essenz
und als die Essenz von allem erfihrst.)

,»oel gegriiit, oh innere Sonne, meine Seele, ich beuge vor dir.
Sei gegriifit, oh innere Sonne, meine Seele, in dir, mit dir und durch dich erfahre ich Frieden.
Sei gegriiBit, oh innere Sonne, meine Seele, du bist mein spiritueller Kompass.*

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Es férdert deine Offenheit fiir die Menschwerdung und ldsst dich selbst in einem
groBeren Kontext erfahren.

o Lisst dich ehrerbietig und mit Ehrfurcht vor dem GréBeren umgehen, sodass ein
enormer Respekt vor der Schépfung entsteht.

o Hilft dir, dankbar zu sein und deine Existenz, dein Leben, dein ,,Da-Sein“ zu
genieBen.

o Vertleiht der Erfahrung deiner Seele und dem Reichtum der inneren Inspiration
Tiefe.

o All diese Aspekte unterstitzen dich dabei, dich wieder zu O6ffnen fir den
leuchtenden Horizont deines Lebens und dem gréBeren Mysterium.

Dauer: 23.56 Minuten.

20



Celebrations of Grounding Track 3: Sdeiﬁdﬂgél/dﬁZ Mantra
Sarvamangalam Mantra — Die Erde und die Schépfung mit Respekt ehren
Mantras for
S Mantra:
Anandajay
Bhumi Mangalam Prema Mangalam
Udaka Mangalam Karuna Mangalam
Agni Mangalam Satya Mangalam
Vayn Mangalam [yoti Mangalam
Gagana Mangalam Citta Mangalam
Surya Mangalam Mukti Mangalam
Chandra Mangalam Sat Mangalam
Jagat Mangalam Ananda Mangalam
Jiva Mangalam Moksha Mangalam
Deha Mangalam Aum Mangalam
Mano Mangalam Omtkaar Mangalam
Atma Mangalam Shanti Mangalam

Sarva Mangalam (4x)

Freie Ubersetzung:
,,Von meinem Herzen aus
gebe ich der Schopfung und dem Leben Frieden
um auf eine liebevolle und positive Art und Weise zu dem beizutragen,
was so duflerst wertvoll ist.*

Das Sarvamangalam-Mantra ist eine Ode an die 24 Elemente der Schopfung, um ihnen
Liebe zu geben, da du auf diesem Planeten, der Erde, leben und an der Schopfung als
Ganzes teilnehmen darfst. Indem du die 24 Aspekte singst und ehrst, driickst du deinen
Respekt fiir die Erde und die gesamte Schopfung aus, zu der auch du gehérst. Du gibst
dem Leben liebevolle Energie und schenkst Frieden aus deiner Essenz.

Diese 24 Mantras dieses Gebetes symbolisieren die Quelle allen irdischen Lebens und
der greifbaren Schopfung, von der auch du ein Teil bist. Teil der Natur und der
Schépfung zu sein, erlaubt dir, dir deiner selbst bewusst zu sein und die evolutionire
Natur macht dir die Verginglichkeit deines Lebens bewusst.

Die Selbsterkenntnis und die unwiderlegbare Wahrheit deiner Verginglichkeit ermutigen
dich, nach den tieferen Werten deiner Existenz zu suchen und fihren dich zu ihrem
spirituellen Reichtum. Dieses Mantra ist also eine Ode an die Schopfung und ihren
spirituellen Reichtum, aus dem alles hervorgeht. So wie das Meer die irdische
Gebirmutter der Evolution ist, so ist Shanti, der reine Frieden, die Gebirmutter der
gesamten Schépfung.

21



Die 24 Aspekte der Schépfung:

1. Bbumi — Erde 13. Prema — Liebe, Zuneigung
2. Udaka — Wasser 14. Karuna — Mitgefthl, Barmherzigkeit
3. Agni — Feuer 15. Satya — Wahrheit

4. Vayn — Wind 16. Jyoti — Licht

5. Gagana — Himmelszelt 17. Citta — Bewusstsein

6. Swurya— Sonne 18. Mukti — Freiheit

7. Chandra— Mond 19. Sat— Sein

8. Jagat— Welt 20. Ananda — Glickseligkeit
9. Jiva— Organismus 21. Moksa — Befreiung

10. Deba — Korper 22. Sum — Ganzheit

11. Mano — Geist 23. Omikaar — allumfassende
12. Atma — Seele Vollkommenheit

24. Shanti — Frieden

Sarva Mangalam — alle

Sarva Mangalam — alle Aspekte

Sarva Mangalam — die ganze Schépfung
Sarva Mangalam — der Kosmos

Indem du die hier erwahnten 24 Aspekte der Schépfung ehrerbietig besingst, driickst du
deinen Wunsch aus, so viel reinen Frieden wie méglich aus deiner Essenz ins Leben zu
lassen, damit dieser positive Einfluss heilend auf alles wirken kann. Frieden 16st von
selbst Unzufriedenheit auf, sodass alles, was getrennt oder gegensitzlich geworden ist,
wieder zusammenkommen und gemeinsam eine Ganzheit bilden kann. Erst wenn du die
Ganzheit spiirst, gibt es nichts mehr, was dich fiir eine Weile ablenken kénnte und du
kannst in deiner wahren Art ruhen, friedvoll und still, lebendig und frei.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Hebt Trennungen auf und gibt Geborgenheit.
Stirkt deinen Respekt und deine Ehrerbietung fiir die Schépfung, deren Teil du bist.
Fordert die Liebe zu dir selbst als Ganzes.
Verleiht dir Stabilitit und Vollstindigkeit.
Lisst dich die Fille, den Halt und die Umhtllung deines Daseins erfahren.

0 O O O

Dauer: 20.18 Minuten.

22



Track 4: Moola Mantra

— Deine Essenz als Quelle der spirituellen Inspiration

Celebrations of Grounding
Moola Mantra

Maniss for | zulassen

the muladhara chakra

Anandajay

Mantra: Aum

Sat Cit Ananda Parabrabma
Purishothama Paramatma
Sri Bhagavati Sametha

Sri Bhagavate namaha

Hari Aum Tat Sat

Hari Aum Tat Sat
Tat Sat, Tat Sat, Tat Sat

Freie Ubersetzung des Mantras: ,,Die bewusste Erfahrung des gesegneten Seins bringt
dich in die allumfassende Wahrheit von allem. Dieser vollkommene, reine Wert bringt
dich direkt zu deiner Essenz zuriick. Deshalb lass seine Ausstrahlung mit deiner Seele
zusammenkommen, denn dann begegnest und ehrst du von selbst die Essenz von dir
und allem, was existiert. Das vollkommene und stille Sein, das du durch den Klang Awum
erfahrst, ist das Einzige, was spirituell gesehen wirklich wahr ist und deinem Dasein
seinen Richtwert gibt.*

Uber das Moola-Mantra

In vier Strophen erinnert dich das Moola-Mantra (das Sanskrit-Wort moola bedeutet
Waurzel, Basis, Fundament) an die Reinheit deines Wesens, den Ursprung aller Existenz.
Sein Licht fiihrt dich immer wieder zu deiner Wurzel und deinem Ursprung zuriick. Sein
Rhythmus und seine Bedeutung sowie seine Umrahmung mit Santoor-Klingen bringen
dich auch auf deinen spirituellen Boden zuriick und schaffen innere Stille und Frieden.

Das Sanskrit-Wort Aum kann auf viele Arten interpretiert werden, aber alle Erklirungen
zusammenfassend, trigt es die Bedeutung von ,alles zusammenbringend®. Es lenkt
unsere Aufmerksamkeit darauf, die folgenden Worte und Klange aus der ,,Ganzheit des
Seins® zu erfahren und auszudricken.

Die Bedeutung des Sanskrit-Mantras Sa# Cit Ananda beruht auf dem tiefen Gefithl und
dem Bewusstsein, ,,dass du da bist™ und dass die Erfahrung des Inhalts und des Wertes
deiner selbst die Quelle der Gliickseligkeit ist. Bei diesem Mantra wiederholst du immer
wieder die Worte Saz (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Glickseligkeit, innere
Freude). Das Mantra weist darauf hin, dass du dir als Mensch bewusst sein kannst, dass
du ,,da bist” und dass diese Erfahrung der Zugang zur Quelle der Gliickseligkeit und
inneren Freude ist. Die Bedeutung des Sanskrit-Wortes para ist allumfassend oder
vollstindig und steht in Verbindung mit dem nachfolgenden Wort Brahma, das Quelle
der Schépfung, Erneuerung und Entwicklung bedeutet. Alles, was existiert, lebt und sich
verindert oder sich weiterentwickelt, stammt aus dieser Quelle der Schépfung. Die
Eigenschaft von Brabma erinnert dich an das allumfassende Prinzip von dir selbst und
allem, was existiert.

23



Das Sanskrit-Wort Purusha bezeichnet den ungreifbaren spirituellen Aspekt des Lebens
und der Existenz. Es bezeichnet eine unsichtbare, wesentliche und alles durchdringende
Energie des reinen, unausgefillten Bewusstseins. Das Wort Purusha kann aber auch mit
Mensch oder menschliches Wesen ibersetzt werden. Der nachfolgende Teil, thama,
stammt wahrscheinlich von dem Wott #thama, was so viel wie ,,das Hochste bedeutet.
Purushathama bezeichnet also das hochste spirituelle Licht und Wissen, das in deinem
Menschsein oder in einem anderen Menschen, z. B. einem Guru, zu finden ist. Paramatma
erginzt diesen Satz, indem es darauf hinweist, dass es sich um einen allumfassenden
Wertt, para, handelt, der in jedem Menschen als seine Seele, .A##a, vorhanden ist.

Der nichste Satz des Mantras beginnt mit S77 und zeigt an, dass das, was danach kommt,
chrenhaft, wertvoll und hochstehend ist. Das Sanskrit-Wort Bhagavat bedeutet hohe
Qualitdt, Wert oder Kraft. Das Wort wird in diesem Mantra zweimal verwendet,
zunichst, um dich einzuladen, dich fiir diesen hohen spirituellen Wert zu 6ffnen und ihn
dann mit dem tiefsten inneren Punkt deiner Existenz, deinem Da-Sein, deinem Sein
zusammenkommen zu lassen (die Bedeutung des Wortes Sametha). Dann verbeugst du
dich, wie das Wort Bhagavat zum zweiten Mal andeutet, innetlich vor diesem tiefen Wert
und grifit ihn aus deinem Herzen, jetzt, wo du ithn erfihrst.

Nach dem Mantra wiederholst du Hari Aum Tat Sat und bestitigst damit wiederholt den
Wert, den du erfahren hast. Das Sanskrit-Wort Harz bedeutet wertvoll, anwesender Wert,
Awm bedeutet das allumfassende Ganze von allem, Taf bedeutet das, was erfahren wird
und Sazbedeutet das, was mit Sein erfiillt ist. Mit diesem Mantra bestitigst du also immer
wieder, dass das Wertvolle, Allumfassende, das du erfihrst, die einzige wirkliche
Wahrheit ist, die du tief in dir selbst in deinem Da-Sein, im Sein, erfahrst.

Die Kraft und der Einfluss des Mantras

o  Es bringt dich dazu, auf deinem eigenen Existenzgrund zu stehen und dich von ihm
tragen zu lassen.

o Spricht direkt das Wesentliche in dir und des Bestehens an und lisst dich sofort
weniger belastet fiithlen.

o Hilft dir, vollstindiger Mensch zu sein.

o  Wenn du dich in Offenheit erfihrst, lisst es dich spiiren, dass alles, was du darin
fihlst, ,,LLeben® ist und dass dies die engste Begegnung mit dem Leben ist.

o All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, alle Spannungen und Konflikte hinter dir
zu lassen und vertrauensvoll im Sein zur Ruhe zu kommen.

Dauer: 21.34 Minuten.

24



Celebrations of Grounding Track 5: Shiva Embrace song

Shiva Embrace Song — Deine Anwesenheit bekriftigen

Mantras for
the muladhara chakra

Mantra:
awndsioe | Chivabam, Shivaham, Shivabam, Shivaham

Freie Ubersetzung: ,,Ich bin das lebendige ,Jetzt“

Der Shiva Embrace Song ist Shiva gewidmet, dem ewigen
Jetzt, der Quelle der Verinderung, dem Spiel von
Erneuerung und Zerstérung. Im Jetzt zu verweilen bedeutet, Vollkommenheit im
Wandel zu erfahren. Es bedeutet, die Dinge gehen zu lassen, um Platz fiir die Dinge zu
schaffen, die kommen werden, und dabei zu erfahren, dass, obwohl du all diese
Verinderungen erlebst, derjenige, der erfihrt, bleibend ist, anwesend ist und der leere
Hintergrund hinter allen Verinderungen ist. Dieses Umarmungslied hilft dir,
Freundschaft und einen tieferen Kontakt mit diesem unverinderlichen, ewigen Jetzt zu
spuren.

Die Musik in diesem Embrace Song hat eine Melodie, die dich sofort empfindsam und
sanft macht, um dich dann in einen Fluss von Wiegebewegungen zu versetzen, die dich
liebevoll mit dem verletzbaren, sich verindernden Leben in Austausch bringen. Von
Geburt an sind wir voéllig abhingig und damit verletzbar und bleiben es unser ganzes
Leben lang. Eine gute Beziechung zu der Verletzbarkeit des sich stindig verindernden
Lebens ist daher wertvoll. Wertvoll, damit du nicht dngstlich wirst und die Verfeinerung
deiner Empfindsamkeit verlierst, sondern du dich offen und im Bewusstsein deiner
Verletzbarkeit mit allen Veranderungen mitbewegst und die Freiheit erfihrst, dich von
dort aus zu entwickeln. Eine Entwicklung, um so weit wie mdglich mit deinem Wesen in
Einklang zu sein, das durch deine Verletzbarkeit erfahrbar und zuginglich geblieben ist.

Die Instrumente, die in dieser Musik verwendet werden, helfen dir, Vertrauen in die Tiefe
und den Wert dessen zu empfinden, was du etlebst, sowohl durch die Verletzbarkeit
deines Menschseins als auch durch die Verletzbarkeit des sich stindig verdndernden Jetzt,
in den Tiefen deines Selbst. Umarme die Verinderung, das immer neue Jetzt, den Fluss,
das Leben, das verletzbare Unbekannte, das immer wieder neu geboren wird und mit
dem du in Freundschaft zusammen sein kannst.

Die Kraft und der Einfluss dieses Umarmungsliedes
o Lisst dich mit der sich stindig verindernden Wahrheit des Jetzt und mit dir selbst
Freundschaft schlief3en.

Dauer: 20.01 Minuten.

25



l ' ' Celebrations of Being
Celebrations of Belng — Mantras fur das Svadhisthana-Chakra

Mantras for
@ar the svadhisthana chakra Funf heimbringende Mantras fir spirituelles
Verlangen, Anwesenheit, Eigenwert,
Anandajay Zufriedenheit und Beziehung,

1. I'm Longing to Be Mantra

2. Hymn of Gratefulness

3. I am within the Light of Being Mantra
4. Being Mantra

5. Shiva-Shakti Embrace Song

Diese Mantras bringen dich in Kontakt mit der Wirklichkeit deines Bestehens und wirken
tief in dein Verlangen nach Echtheit, Verbindung und lebendige Anwesenheit.

Diese musikalische Begleitung beginnt mit der I’z longing to Be Mantra, mit dem Fihlen,
dass du intensiv nach der Echtheit von dir selbst und von dem Leben verlangst, nach der
Wahrheit von deinem Dasein. Ein jeder verlangt ja nach Freiheit, nach sich selbst sein,
um ganz Sein zu dirfen was er ist.

Die Hymn of Gratefulness die danach kommt, lisst dich auf verschiedenen Ebenen
erfahren, wie reich dein Bestehen ist, wenn du es in Freiheit und Offenheit erleben darfst.
Oft fihlst du vor allem was du vermisst, aber in Offenheit fiir die volle Wirklichkeit die
du als Mensch bist, wirst du dir erst dann von all den Segnungen bewusst, die dich die
ganze Zeit umgeben und dir dienstbar sind. Diese Vollheit als die Werte, in denen du
lebst, zu erkennen, machen dich von selbst dankbar und das wird mit den Sanskrit
Worten Babava Dhanyavadah in dieser Mantra besungen. Diese Dankbarkeit macht dich
unkompliziert, klar und in dir selbst anwesend.

Wenn das Erfahren deiner Anwesenheit und die Klarheit davon so nahegekommen sind,
dann passt dazu die Mantra I am within the Light of Being. DieseMantra lisst dich noch
deutlicher die Wahrheit deiner Anwesenheit und die basale Wirklichkeit davon erfahren.

Im Being Mantra wird das ,,Hier und Jetzt™, das Bewusstsein von deinem inneren Wert,
in allen Tonarten besungen und zugelassen.

Im Shiva-Shakti Embrace Song schlieBllich gibst du deine Aufmerksamkeit daran, alle
scheinbaren Polarititen des Lebens harmonisch und bereichernd zusammenkommen zu
lassen, sodass du von selbst in die Tiefen des ,,Seins® eintrittst.

Nach diesen Mantras ist so ein tiefgehender Kontakt mit deinem Sein als Basis von dir
und deinem Bestehen entstanden, dass du spontan in Meditation versinken konntest.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-being
Info Svadhisthana-Chakra (Sakralchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 191.

26



. ) ;
Celebrations of Being Track 1: I'm LO”gZ”g fo Be
I'm Longing to Be — Das Heimweh, um mit deinem Wesen zusammen zu

Mantras for Seln

the svadhisthana chakra

Anandajay

Al ,-(’/i('
/"{'r Mantra: I am longing to see, I am longing to be, please Lord set

N e free. I am longing to lose control, I am longing to be whole,

= Pplease Lord enlighten my soul. I am longing to be safe, I am

= longing to live in grace, please Lord let love be praised. Aum

Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum.

Ubersetzung: ,,Ich sehne mich danach zu sehen, ich sehne mich danach zu sein, Bitte,
Herr, mach mich frei. Ich sehne mich danach, die Kontrolle zu vetlieren, ich sehne mich
danach, ganz zu sein, Bitte, Herr, erleuchte meine Seele. Ich sehne mich danach, sicher
zu sein, ich sehne mich danach, in Gnade zu leben, Bitte Herr, lass die Liebe gepriesen
werden.

Das hingebungsvolle Lied I Longing to Be verbindet dich mit dem spirituellen und
natiitflichen Heimweh, mit dem zu sein, was du im Wesentlichen bist. Wenn diese
Sehnsucht auf diese Weise durch dieses Mantra gesungen und wiederholt wird, wird dir
noch deutlicher bewusst, wie stark diese Sehnsucht in dir lebt, dein Leben bestimmt und
ihm eine Richtung gibt. Wenn du durch dieses Mantra deine grof3e Sehnsucht nach dir
selbst, nach deiner Seele, die Sehnsucht, nach der Essenz in dir und dem Leben, tiefer
spiiren darfst, 6ffnet sich von selbst ein Weg zu dem, wonach du dich sehnst. Wenn du
dich auf deine Sehnsucht einldsst, 6ffnet sich ein Weg, auf dem die Sehnsucht, die du
immer wieder erfihrst, dir die Richtung weist, in der du der Wechselwirkung niher
kommst, in welcher deine nagende Sehnsucht dich dazu bringt, die Hand auszustrecken
und dein Wesen deine Sehnsucht weiter nihrt. Das fuhrt dazu, dass du dich danach
sehnst, deiner Seele niher zu kommen, anstatt zu versuchen, das zu erreichen, wonach
du dich sehnst, um das Nagen zu beenden. Deine Sehnsucht ist sowohl die Entfernung
von deinem Wesen als auch deine Offnung zu deinem Wesen. Dein Verlangen zu spiiren,
zeigt dir einerseits den Weg dorthin und 6ffnet dich andererseits fiir das, wonach du dich
sehnst. So entsteht eine Art Nabelschnur zwischen deinem Verlangen und deinem
Wesen, durch die der Wert deines Wesens zu dir flieBen kann, wie Wasser zum tiefsten
Punkt.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Hilft dir, das Wesentliche fiir die Befreiung zu fragen.

o Hilft dir, deinem Wunsch nach Ganzheit und Erleuchtung nachzukommen.

o Hilft dir, den Kampf aufzugeben und dies in einen Wunsch nach Inspiration und
Offenheit zu Ubersetzen.

o Hilft dir, deine Bezichung mit dem GroBeren aus der Freiheit heraus zu
verwirklichen.

o All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, aus innerer Freiheit zu leben.

Dauer: 20.00 Minuten.

27



Celebrations of Being Track 2: H)/ﬁ?ﬂ OJ[GIZZfejrﬂ/ﬂé’&f
Hymn of Gratefulness — Deine Dankbarkeit fiir dein beseeltes Leben

T Oad Mantras for ausdriicken

) " Die Hymne der Dankbarkeit ist den Werten gewidmet,
die deine Seele dich erfahren lisst, und driuckt die
Dankbarkeit aus, sich von ihnen geliebt und bereichert

zu fuhlen.

Prayer:
I am grateful for my consciousness,
and grateful for my life.
I am grateful for my openness,
and for the depth which is inside.

I am grateful for my bumbleness,
Jfor my inner space and its divine truth.
I am grateful for my holiness,
Sor my bhuman sense and for the peace that has come through.

I am grateful for my fullness,
and for its essence that makes life so real.
I am grateful for my yearning readiness,
Jfor the love I share and the blessings I get.
I am grateful, grateful, being a living soul that can be met.

Mantra:
Wisdom, love and happiness,
you are the wealth of my conscionsness.
1 gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing:
Dhanyavadah dhanyavadah bahava dhanyavadah
(translation: thank you, thank you, thank you so much)

Peace, care and friendliness,
you are the core of my warm-heartedness.
1 gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing:
Dbhanyavadah dbanyavadah, babava dbanyavadah.

Light, space and timelessness,
you are the spirit of my holiness.
1 gratefully bow for the depth you bring, which moves my soul to devotedly sing:
Dbhanyavadah dhanyavadabh, bahava dhanyavadah

Every moment, I thank_you all.
For the richness of all you brought.
For the worthy touches of my soul, that made me realize, I'nr a child of the whole.
Dhanyavadah dhanyavadabh, bahava dhanyavadah

28



Song:
LI'm grateful for love, grateful for peace, grateful for all my wisdom sees.
LI'm grateful for space, grateful for light, grateful for all this spiritnal delight.

L' grateful for my life, grateful for my birth, grateful for all of this remarkable earth
DI'm grateful for my depth, grateful just to be, grateful for the truth of which I call me.
D' grateful for my beart, grateful for my soul, grateful for being a child of the whole.

I'm grateful with love, I'm grateful with care, I'm grateful for being so deeply aware.

So thank_you so much, for every worthy touch,
thank yon, thank you, thank you so much. (3x)

I gratefully bow for the depth you bring and which moves my soul to devotedly sing:
Dhanyavadah oho dhanyavadah oho bahavaha dhanyavadah.

Ubersetzung

Ich bin dankbar fiir mein Bewusstsein
und dankbar fir mein Leben.
Ich bin dankbar fur meine Offenheit
und fir die Tiefe, welche in meinem Inneren ist.

Ich bin dankbar fiir meine Demut,
fiir meinen inneren Raum und seine gottliche Wahrheit.
Ich bin dankbar fiir meine Heiligkeit,
fir meine menschliche Sinnesempfindung
und fir den Frieden, der dadurch entsteht.

Ich bin dankbar fiir meine Fille
und fiir ihre Essenz, die das Leben so real macht.
Ich bin dankbar fiir meine sehnsiichtige Bereitschaft,
fir die Liebe, die ich teile und die Segnungen, die ich erhalte.
Ich bin dankbar, dankbar, eine lebende Seele zu sein, der begegnet werden kann.

Weisheit, Liebe und Glickseligkeit,
ihr seid der Reichtum meines Bewusstseins.
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht,
welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen:

Dbhanyavadah dbanyavada bahava dbanyavadah
(Ubersetzung: danke dir, danke dir, danke dir vielmals)

Friede, Zuwendung und Freundlichkeit,
ihr seid das Innerste meiner Warmherzigkeit.
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht,
welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen:
Dbhanyavadah dbanyavada, bahava dhanyavadah.

29



Licht, Raum und Zeitlosigkeit
ihr seid der Geist meiner Heiligkeit.
Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht,
welche meine Seele bewegt hingebungsvoll zu singen:
Dbhanyavadah dbanyavada, bahava dhanyavadah

Jeden Moment danke ich euch allen
fiir den Reichtum von allem was ihr bringt,
fir die wertvollen Bertihrungen meiner Seele,
die mich erkennen lassen, dass ich ein Kind des Ganzen bin.
Dbhanyavadah dbanyavada, bahava dhanyavadah

Ich bin dankbar fiir die Liebe, dankbar fiir den Frieden,
dankbar fir all mein weises Erkennen.
Ich bin dankbar fiir den Raum, dankbar fiir das Licht,
dankbar fiir all meine spirituelle Freude.
Ich bin dankbar fiir mein Leben, dankbar fiir meine Gebutt,
dankbar fiir alles auf dieser so besonderen Erde.

Ich bin dankbar fir die Tiefe, dankbar zu sein,
dankbar fir die Wahrheit, die ich mich nennen darf.
Ich bin dankbar fiir mein Herz, dankbar fiir meine Seele,
dankbar ein Kind des Ganzen zu sein.

Ich bin dankbar mit Liebe, ich bin dankbar mit Achtsamkeit,
ich bin dankbar so tief bewusst zu sein.

Ich danke dir so sehr fiir jede wertvolle Beriihrung,
danke dir, danke dir, danke dir so seht.

Danke dir so sehr fiir jede wertvolle Berithrung,
danke dir, danke dir, danke dir so seht.

Danke dir so sehr, fiir jede wertvolle Berithrung,
danke dir, danke dir, danke dir so seht.

Ich beuge dankbar vor der Tiefe, welche ihr mir anreicht
und welche meine Seele bewegt, hingebungsvoll zu singen:
Dhanyavadah oho dhanyavadah oho bahavaha dhanyavadab.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Hilft dir, die heilende Wirkung des Dankens in Ehrerbietung fiir dein beseeltes
Leben zu erfahren.

o Hilft dir, in Kontakt mit dem tiefsten Wert zu kommen, der dir innewohnt.

o Hilft dir, die freudigen Werte zu erfahren, die es gibt.

o Hilft dir, dich selbst zu bestitigen und zu erfahren, wie vergebungsbereit und
liebevoll du bist.

o Unterstiitzt dich dabei, dein Verlangen nach Echtheit zu beantworten.

Dauer: 19.36 Minuten.

30



Celebrations of Being Track 3: I am within the ngbf 0][B€Z”<g

I Am within the |.'|§_'h| of B('ing_' — Delnem innereﬂ Selnshcht Raum geben

/ Mar
; Tl the svadhisthana chakra
(7 r -

s Mantra:
U Lam, yes 1 am, within the 1Light of Being

Freie Ubersetzung: »lch bin im Licht des Seins
anwesend, dem Licht, das mich begleitet, durchdringt
und fuhrt.

Das Mantra I am within the Light of Being bekriftigt deine Offenheit fiir das essentielle und
leuchtende Fundament deines beseelten Daseins. Wihrend du es horst, lies die
begleitende Erfahrungsgeschichte, damit du den Wert und die Bedeutung des Mantras
tiefer verinnetrlichen kannst.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Heilt den trennenden Einfluss von Abgrenzung und Vergleich.

o  Er gibt dir Trost, Anerkennung und Bestitigung und hilft dir, dich mit der Welt zu
verbinden.

o Hilft dir, dich wieder umhiillen zu lassen und von der Liebe der Lebenskraft gewiegt
zu werden.

o Hilft dir, wieder Vertrauen in dich selbst zu finden und das Leben in dit zuzulassen.

o All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, wieder die lebendige, strahlende und
freudige Ausstrahlung deines beseelten Daseins zu erfahren.

Dauer: 20.05 Minuten.

Erfahrungsgeschichte:
I am within the Light of Being

Das Klavier weist auf die Lichtblitze hin, die alles um mich herum begleiten und
beriihren. Uberall bewegt sich das Licht als Lebensenergie und als Zeichen der Ladungen
die hin und her miteinander in Beriihrung kommen, sanft, funkelnd und verfeinert.

Wie auf einer Sommerwiese mit vielen Blumen um mich herum fiihle ich mich im Leben
anwesend, umgeben und durchdrungen von einem umbhiillenden, reinen weillen Licht,
das mich schutzt, leitet und mit der Seele verbunden hilt. Meine Anwesenheit in diesem
Licht ist sehr trostend, erfiillend und von tiefer Weisheit durchdrungen. Ich singe, dass
ich anwesend bin, dass ich von Liebeswesen im Licht des Da-Seins umhullt bin. Ich bin
mit ihm, es ist meine Natur, es ist meine Wahrheit. Es ist sanft, friedvoll und mit einem
sehr tiefen inneren Frieden verbunden.

31



Ich kann diese Erfahrung nur bestitigen, erzihlen, bekannt machen, verkiinden. Ich kann
nichts dafiir tun und habe nichts dafiir getan. Sie ist mir gegeben und ich bin dankbar
dafiir. Ich sage es, ich tUbersetze es, ich bin es, ich gebe es weiter, ich erkldre es, ich gebe
es, ich teile es, ich lasse es da sein, ich erlebe es, ich empfange es, ich lasse es strahlen, ich
lasse es flieBen und ich gebe ihm Raum. Ich kann nur meiner Existenzweise Raum geben
und so sein, wie ich bin. Ich bin da, um sein zu lassen, was in mir und um mich herum
anwesend ist, ich bin da, um das Licht, das sich mir zugesellt hat, da sein zu lassen. Ich
bin da, um mich von dem Licht begleiten, durchdringen und fithren zu lassen. Ich bin
da, um im Lebenslicht zu sein und zu leben.

In der Beziehung mit dem Leben werden die Berithrungen mit dem Licht flieBend und
das Licht um mich herum und in mir wird strémend und liebevoll bewegt.

Noch einmal: Ich kann nur bestitigen, dass ich im Licht des Seins lebe und dass das Licht
des Seins in mir lebt. Ich kann nur bekriftigen, dass mehr nicht gemeint ist, mehr nicht
gebraucht wird, mehr gar nicht méglich ist. Das Licht ist da, ich bin da, wir sind
zusammen und sind eins. Ich kann nur Ja zu dieser Wirklichkeit sagen. Ich kann nur in
dieser Wirklichkeit sein. Oh Licht, danke, dass du da bist. Oh Leben, danke, dass du da
bist. Oh ich, danke, dass du da bist. Oh Wesentlichkeit, danke, dass du da bist. Oh
Schépfung, danke, dass du da bist. Ja, ich bin im Licht des Seins und das Licht des Seins
ist in mir, ja, ich bin. Diese Wahrheit, diese Wirklichkeit, diese Echtheit ist so fihlbar
wahr wie eine Mutter. Ja, ich bin durchdrungen und umgeben von reinem weilem Licht,
immer, Uberall und in allem. Ja, ich bin im Licht des Lebens, ja, ich bin im Licht des Seins,
ja, ich bin. Das ist meine einzige Wirklichkeit und sie gilt fiir alle.

Ja, ich fuhle mich wie auf einer Wiese im Sommer mit vielen Blumen um mich herum.
Ich bin im Leben anwesend, umgeben und durchdrungen von einem umbhillenden,
reinen, weillen Licht, das mich beschiitzt, fuhrt und mit meiner Seele verbunden hilt.
Mein Dasein in diesem Licht, mit diesem Licht, ist sehr trostend, erfiillend und von tiefer
Weisheit durchdrungen. Ich besinge meine Wirklichkeit, mein Anwesend-Sein, mein von
liebevollen Wesen umbhdilltes Dasein in diesem Licht. Ich bin damit, es ist meine Natur,
es ist meine Wahrheit. Es ist sanft, friedvoll und mit einem sehr tiefen inneren Frieden
verbunden.

Ich lade dich ein, mit mir zu sein, mit dem Licht zu sein und das Licht auch in dich
hineinzulassen. Ich lade dich ein, dich fir das Licht zu 6ffnen, das mit und in mir ist.
Lasse es zu, lasse die innere Offenheit und Weisheit zu, die es hervorbringt, und tritt
auch in dieses trostende, natirliche Licht ein, damit wir gemeinsam zu den Ténen des
Lichts und seinen Beriihrungen tanzen kénnen.

32



Track 4: Being Mantra

Celebrations of Being

Being Mantra — Erfahre deine innere Tiefe
A Mantras for
3 .‘. A ;A the svadhisthana chakra
L[ )r/ : Mantra:
}é I Anandajay .
A Being here
' \ Being now
13 4

¥ rig = Being aware
- | == of inner ground
T > = 1 Jove the existence,
I love being tonched,
through the light of spirit,
I have found my sonl

Die englische Meditations-Mantra: Being Here, Being Now, Being Aware Of Inner Ground
driickt aus, dass du dir nur allein im Hier und Jetzt bewusst sein kannst von deiner
inneren Echtheit und deinem Wert. Ein Wert, der so viel Stabilitit gibt in aller
Lebendigkeit und Verdnderlichkeit des Lebens, das sich hier als deine innere Stabilitdt
und der wahre Grund deines Bestehens anfiihlt. DieseMantra verweist, sowie so viele
Mantras nach den wichtigsten Energien deines Menschseins. In hinduistischen Termen
geht es iiber Mahadevata (die grolen Gétter). Vishnu steht fiir fortbestehende Existenz,
welche dich in das fortwihrende ,Hier” (being here) bringt. Shiva symbolisiert
fortwihrende Verinderung, welche dich in das ewige ,,Jetzt* (being now) bringt. Brahma
beschreibt die fortdauernde Anwesenheit in dir, welche dich in das ewig dauernde ,,Sein®
(being aware) bringt. Zuletzt steht Krishna fir das fortbestehende Verlangen nach der
allesumfassenden Essenz des Lebens, welche dich in die ewige Quelle oder den ewigen
Ursprung von ,,Liebe (Inner ground) bringt.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Hilft dir, im Hier und Jetzt zu sein und deine Anwesenheit zu nihren.
Es hilft dir, dich mit der Wirklichkeit und mit der Echtheit zu verbinden.
Es hilft dir, dein Bestehen mit Liebe zu verbinden.
Hilft dir, Meditation mit deinem Menschsein zu verbinden.
Unterstiitzt dich dabei, die lebendige, strahlende und freudige Ausstrahlung deines
beseelten Bestehens wieder zu erfahren.

O O O O

Dauer: 20.00 Minuten.

33



Eelcbiations diE Track 5: Shiva-Shakti Embrace Song

Shiva-Shaki Embrace Song — Das spirituelle Zusammensein feiern

s for
akra

the svadhist

. Mantra:
N Shiva Shakti Sametha Ananda

Freie Ubersetzung: ,Wenn die Tiefe des Lebens meine
Manifestation hervorbringen darf, komme ich in
Einklang mit mir selbst und koste die tiefsten Werte des
Glucks.*

Der  Shiva-Shakti Ewmbrace Song lenkt die Aufmerksamkeit auf das bereichernde
Zusammenkommen aller Polarititen im Leben. Shiva steht im weitesten Sinne fiir das
Zerstorerische und damit fir die Erneuerung und Shaksi im weitesten Sinne fiir das
Fruchtbare und damit fiir die Schopfung. In Harmonie (Sametha) bringen sie das
friedvolle Glick (Ananda) hervor.

DieseMantra interpretiert die Lebendigkeit dieser Zusammenfithrung, die Freude tiber
ihre Harmonie und die Wohltat, die dich dann umbhillt. Shiva und Shakti symbolisieren
alle Formen der Polaritit im Leben und du bist eingeladen, sie wie das Mannliche und
das Weibliche harmonisch miteinander verschmelzen zu lassen und dann das Gliick oder
den friedvollen Segen zu erfahren, der aus ihrer harmonischen Vereinigung entsteht.
Normalerweise wird Polaritit als die Spannung zwischen zwei Gegensitzen erlebt, aber
wenn du sie aus der richtigen Bereitschaft heraus harmonisch zusammenkommen lésst,
erginzen sie sich und bilden so eine ganz andere, wertvolle Qualitit. Gib Shiva und Shakti
und damit auch allen anderen Formen der Polaritit Raum, sich zu einem Ganzen zu
vereinigen. Lass dich wihrend des Mantras von ihrem friedlichen Miteinander umbhiillen.

Dieser Shiva-Shakti Embrace Song spricht deine Sehnsucht nach einem Leben in Ganzheit,
Einheit und Harmonie an. Er interpretiert die Sehnsucht nach dem Zusammenkommen
aller im Leben bekannten Dualitdt und ldsst dich die Sehnsucht nach Zusammensein,
Ganzheit und Einssein spiiren. Darf deine innere Sehnsucht diesen Wunsch erkennen
und durch dieses Mantra zum Ausdruck bringen? Mégest du die Wehmut, das Heimweh,
den Frieden der Harmonie, der durch den Wahn des Tages in den Hintergrund gedringt
wird, wieder spiiren und ihm durch diesen Embrace Song Freiheit schenken. Dein Wunsch,
die essentielle Ganzheit des Lebens zu erfahren und in sie aufgenommen zu werden,
interpretiert deine Sehnsucht nach der Essenz, die du tief in dir trdgst. Sie erinnert dich
daran, woher du kommst, wo du hingehérst und wo du, wenn du alles gleichzeitig zulisst,
wieder davon beeinflusst wirst. Ganzheit ist die Energie, auf die du dich abstimmst, um
mit deinem Inneren und dem tieferen Wert des Lebens verbunden zu bleiben.

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs
o Lisst dich mit dem elementaren Fluss des kreativen, ganzheitlichen Lebens

Freundschaft schlieB3en.

Dauer: 19.12 Minuten.

34



Celebrations of Living

Celebrations of Lng — Mantras fir das Manipura-Chakra

Mantras for
the manipura chakra Funf vitalisierende Mantras fir spirituelles
Wachstum, Nahrung, Freude, Lebenslust und
Kraft.

Anandajay
1. Aum Namo Shivaya Mantra
2. Mangalam Vishnu Mantra
3. Guru Brahma Mantra

4. Bhaje Bhaje Mantra

5. Sti Ram Embrace Song

Diese vitalisierenden Mantras beantworten ein tiefes Verlangen nach dem lebenden
Leben, und Vertrauen zu haben und froh zu sein mit der ewigen Verinderung deines
Bestehens.

Diese Begleitung beginnt mit dem Fihlen, dass das ,,Jetzt dich in die Wahrnehmung
der ewigen Verinderung bringt, wihrenddessen gerade da auch eine immense Ruhe und
Tiefgang ist. Durch das Fiihlen, dass das ,,Jetzt™ sowohl der Triger von Verinderungen
als auch von Anwesenheit ist, fiihlst du dein tiefes Verlangen um mit dem was dich diese
Wesentlichkeit erfahren ldsst, intimer zusammen zu sein. Die Awm Namo Shivaya Mantra
begleitet dich, um dich in diesem heiligen ,,Jetzt* zu baden.

Du kannst dadurch fiihlen wie 6ffnend und befreiend es ist, mit diesem essentiellen Wert
des Bestehens in Kontakt zu sein und du fiihlst das Bedirfnis, nichts als Gutherzigkeit
und Liebe zu dieser Lebensqualitit stromen zu lassen, und das ist das, wozu die Mangalam
Vishnu Mantra dich einladt. Dieses so tiefe Zusammensein mit dem meist Wesentlichen
in dir, lisst dich die Reinheit und die Echtheit davon erfahren und es entsteht der
Wunsch, gerade durch diese Reinheit begleitet zu werden.

Die Gurn Brahma Mantra fihrt dich darin weiter, denn sie geht dariiber, dass du allein
dem meist Wesentlichen Raum zu geben wiinschst, um dich zu begleiten. Der Tiefgang
und die gliicklich machenden Gefiihlswerte, die durch diesen Wunsch zu duflern in dir
fihlbar werden, stimulieren dich dann von selbst, zusammen mit der Bhaje Bhaje Mantra
(sing oh sing tiber den Wert der Essenz), tiber diese innere Gliickseligkeit zu singen.

Der S7i Ram Embrace Song benennt dann diese Quelle der Freude als deine Lebenskraft.
Er ehrt diese Kraft, preist sie und vertraut auf diese innere Freudenenergie als die beste
Lebensenergie, mit der du deinen Lebensweg gehen und von der du dich inspirieren
lassen kannst. Nach dieser Begleitung ist vor allem viel Leben und Strémen in dir und du
fithlst dich in diesem konstanten Strom ganz zuhause und voll Selbstbewusstsein
anwesend.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-living
Info Manipura-Chakra (Magenchakra): siche Chakrabeschreibung auf Seite. 192.

35



Celebrations of Living Track 1: Aum Namab S/?quyd Mantra
Aum Namah .H.Illl\'.llt';l mantra — Brunneﬁ deS allumfassendeﬂ Wohlbeﬁndeﬂs

Mangtras for

e manipura chake | Mantra: Awm namaha Sambbavaya cha, Mayobhavaya cha,
namah Shankaraya cha, Mayaskaraya cha, namah Shivaya cha,
Shiva Taraya cha, namah Shivaya cha, Shiva Taraya cha,
Shiva Taraya cha, Shiva Taraya cha, (Aum namaha)

Anandajay

Aum namah Shivaya

Freie Ubersetzung: ,,Oh Ewiges Jetzt, Geber von

sowohl zeitlicher als auch ewiger Freude, von sowohl personlichem als auch spirituellem
Glick, von Gnade und Reinheit, von allumfassendem Wohlbefinden, ich beuge
empfinglich und ehrerbietig vor deiner Wahrheit und deiner lebendigen Anwesenbheit,
der ich in jedem Moment wieder begegnen darf, um damit zusammen zu sein.” Oder
kurz gesagt: ,,Oh heiliges ewiges Jetzt, in dir mochte ich bestehen.” Wortlich bedeutet
Awum Namah Shivaya ,,Oh sei gegrifit Shiva® oder mit anderen Worten und freier
tbersetzt: ,,Oh lebendiges ,Jetzt’, ich verneige mich vor dir, um immer wieder aufs Neue
mit dir zusammen zu sein.*

Das Awum Namah Shivaya Mantra ist ein meditatives Mantra, das dich immer wieder zu
dem offenen Fiihlen des Da-Seins und seiner Tiefe zuriickbringt. Das Mantra beginnt
mit der Rezitation verschiedener Bezeichnungen Shivas, bei denen es um das gesamte
Wohlergehen des Menschen geht. Die Namen sind: Shambhavaya (Geber der zeitlichen
Freude), Mayobhavaya (Geber der ewigen Freude), Shankaraya (Geber des persénlichen
Glicks), Maskaraya (Geber des spirituellen Gliicks), Shivaya (Geber der Gnade) und Shiva
Taraya (Geber der Reinheit). Die Nachsilbe -¢ba bedeutet: was ich mir so ersehne.

Dann beginnt das Awm Namah Shivaya Mantra und wird die Verbeugung, um immer
wieder im lebenden ,Jetzt® zu sein, stets wiederholt, damit eine immer tiefere
Ubereinstimmung mit dem lebenden ,,Jetzt™, das du im Wesentlichen bist, stattfinden
kann. Das Mantra bringt dich mit dem ,,Jetzt* in Beriihrung, das dich in die Erfahrung
des ewigen Wandels bringt, wihrend gleichzeitig ein intensiver Frieden und eine grof3e
Tiefe spurbar sind. Indem du fiihlst, wie das ,,Jetzt* sowohl Triger des Wandels als auch
der Anwesenheit ist, fithlst du dein tiefes Verlangen, mit dem, was dir einen
Vorgeschmack auf das Wesentliche gibt, inniger verbunden zu sein. Das Mantra begleitet
dich, in diesem heiligen ,,Jetzt™ zu baden. Dadurch fithlst du, wie 6ffnend und befreiend
es ist, mit diesem essentiellen Wert des Bestehens in Kontakt zu sein.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Heilt emotionale und mentale Spannungen.
Macht dich sensitiv, 6ffnet dein Magenchakra und hilft dir, Kummer loszulassen.
Erweicht dein Herzchakra und befreit dich von Herzschmerz.
Befreit dich von Starrkopfigkeit, Glaubenssitzen und 6ffnet dich fir das JETZT.
Unterstiitzt deine Offenheit, dich in eine bereichernde Entwicklung zu begeben.

O O O O

Dauer: 20.04 Minuten.

36



Celebitions SlEL Track 2: Mangalam Vishnu Mantra
\5:|(|g:t|:|(|| Vishnu manera — Dle SChutZendC Kraft des Lebens

Mangtras for

the manipura chakra

Mantra:

Mangalam bhagavan vishnum
Mangalam garudadhwajah
Mangalam pundareekakshan:
Mangalayatano harib

Anandajay

Vishnu mahavishnu, 1V ishnu mahavishnu, Vishnu
mabavishnu, Mahavishnu

Mangalam bhagavan vishnum
Mangalam garudadhwajah
Mangalam pundareekakshanm

Mangalayatano harib (mangalayatano harih, mangalayatano
harih)

Freie Ubersetzung:
Ich beuge vor der alles durchdringende Energie,
die in dem ganzen Universum anwesend ist.
Ich beuge vor dieser Lebensenergie, die friedvoll ist,
weil sie in allem die Essenz ist.
Diese wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen,
das in einem endlosen Ozean auf einem Bett von Kobras ruht,
aus seinem Nabel kommt ein langer Stiel mit einer offenen Lotusblume
als Ursprung der Schopfung.
Diese Energie ist die Essenz aller spirituellen Wahrheit

und von allen Existenzlagen.

Diese Energie ist so subtil, dass sie den ganzen Kosmos durchdringt.
Sie wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen mit einer lila Haut,
wie von Regenwolken, in einer prichtigen Gestalt
und einhergehend mit der Energie von Gliick und Schonheit.
Ich beuge vor dieser alles durchdringende Energie,
die mir die Reinheit der Seele zeigt,
und wofiir ich mich in Meditation immer wieder 6ffne.
Dadurch vergeht meine Angst vor dem Unbekannten wie von selbst
und das Zusammensein mit meiner Seele
wird zu einer Basis von Freiheit und Vertrauen.

Alles Liebe und Gute fiir die Energie, die alles durchdringt.
Alles Liebe und Gute fiir die Energie, die in allem anwesend ist.
Alles Liebe und Gute fiir die Energie, die die Essenz in allem blithen lésst.
Alles Liebe und Gute fiir die Energie, die hier auf Erden Leben heil3t.

37



Das Mangalam Vishnu Mantra 6ffnet dich fir die IVishnn-Energie: die gutartige, stets
bereichernde und schiitzende Energie, die in allem Leben vorhanden ist, alles
durchdringt und der Essenz von allem den Raum zur Entfaltung gibt. Bei der Rezitation
besingst du die Iishnu-Energie aus einer tiefen meditativen Erfahrung heraus, um noch
tiefer mit ihrer Essenz in dir Kontakt zu machen. Dann wird das Mantra kontinuierlich,
endlos und alles durchdringend gesungen, um anzugeben, wie grenzenlos grof3 das Leben
ist. Vishnu ist die alles durchdringende Essenz in allem, was ist, die das gesamte
Universum unterstiitzt, unterhélt und durchdringt, und das sowohl in der Vergangenheit,
der Gegenwart als auch in der Zukunft.

Vishnu wird meistens auf einem groBlen Adler, dem Garuda, dargestellt, was zeigt, dass
er unbegrenzt Giberall kommen kann und tberall ist. Er ist oft zusammen mit seiner Frau
Lakshmi, der Géttin des Uberflusses, der Schonheit und des Gliicks, was bedeutet, dass
das Erfahren seiner alles durchdringenden Reinheitsenergie dich in einen Zustand des
Glicks versetzt. VVishnu wird auch oft dargestellt, wie er den Ur-Ozean (kshira sagara, der
Milch-Ozean) aufrithrt, um anzugeben, dass die alles durchdringende Energie des Lebens
der urspriingliche Aspekt des Schopfungsprozesses ist. Er ruht dann auf einem Bett aus
Kobras, die ihn tragen und schiitzen, als Zeichen dafiir, dass er mit seiner Energie
vollstindig von allen Lebenskriften unterstiitzt wird. Dieser Ozean ist der Ursprung des
Lebens und damit deines Menschseins, in welchem du dir deiner Essenz bewusst sein
kannst. [ishnu  reprisentiert diese Aktualitit, diese von Essenz und Leben
durchdrungene Realitit der Evolution, von der auch du ein Teil bist. Aus seinem Nabel
entspringt ein Lotus, als Zeichen, dass 17Zshnu der essentielle Grund der gesamten
Schépfung ist.

Vishnu wird mit einem Teint abgebildet, der die blau-violette Farbe der wassergefiillten
tropischen Regenwolken hat. Iishnu hat vier Arme. Mit diesen hilt er einen Lotus als
Zeichen der Bliite und Reinheit. AuBBerdem hilt er eine musikalische Muschel, die Tone
erzeugt, die dir helfen, deine Gedanken loszulassen und zu deinem Inneren und dem
Ursprung des Lebens zu kommen. Dies zeigt an, dass seine Energie tiber (Sanskrit 27) alle
Grenzen hinausgeht. Drittens hilt er ein Rad, das Symbol der Unendlichkeit, als Zeichen
fir seine alles durchdringende, unendliche Energie. Und viertens hilt er einen Stab in der
Hand, um anzuzeigen, dass er alles mit seiner Essenz unterstiitzt. Die essentielle,
unterstitzende Funktion des Stabes ist wie der rote Faden in einer Geschichte, wie die
Grite in einem Fisch, und wie die Wirbelsiule in dir als Mensch.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Ermutigt dich, das Leben zu umarmen und so Frieden mit allem zu schlieSen, was
lebt.
Macht dich dankbar fiir deine Existenz, dein ,,Da-Sein“ und dein Lebensgliick.
Bekriftigt dich in deiner Bereitschaft und Moglichkeit, Beziehungen einzugehen.
Bekriftigt, dass alles in dir wertvoll ist, wenn du dich tief und respektvoll 6ffnest.
Lisst dich alles, was besteht, als eine Kraft sehen, die zur Ganzheit gehort.

0 O O O

Dauer: 20.38 Minuten

38



Celebrations of Living Tf‘d&'/é 3: Gurn Bi"ﬂ/ﬂﬁ?d Md””a
Guru Brahma mantra — Ode an dle Ganzhelt dle du blst

Mantras for

the manipura chaka Mantra:
Guru Brahma gurn vishnu, guru devo mabeshvarah
Guru saakshaat Parabrabma, tasmi Sri guruvey namaha

Anandajay

Aum Sat Cit ekaam Brahma

Freie Ubersetzung: ,,Oh schépfende Kraft, Triger von
sowohl stindiger Verinderung als auch Unterstiitzung
von allem was lebt, gerne lasse ich mich ehrerbietig durch dich als meinen absoluten
Lehrer fithren, denn du bist das ewige Sein.” Dem Mantra folgt am Ende Awm Sat Cit
ekaam Brahma (Ganzheit - Sein - Bewusstsein - Eins - Essenz), was frei ibersetzt bedeutet:
,».oein ist die einzige Essenz, die besteht.*

Die Sanskritwurzel des Wortes Brabma ist brih und bedeutet ausdehnen, vermehren,
wachsen, grofler machen. Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und
allwissenden Ursprung, von dem die kreative Energie ausgeht. Die schopferische Energie
ist die Energie, die entstehen, bestehen und wachsen lisst. Brabma ist der Inspirator, die
Energie, die das Leben méglich macht, die die Erfahrung des ,,Da-Seins® erméglicht und
die dem, was ,,ist”, den Raum gibt, sich auf jede erdenkliche Weise auszubreiten. Diese
Energie verleiht unserem Dasein die Essenz und ermdglicht es uns, das Bestehen als
Seele zu erfahren.

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brabma, die inspirierende und schopfende
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Im Hinduismus wird der Gott
Brabman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige Dreifaltigkeit): Brahma (Kreation),
Shiva (Verinderung) und IZshnu (Unterstitzung). In diesem Mantra wird betont, dass
Brabma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft auch die Krifte der zwei anderen in
sich trigt. Inspiration impliziert ja auch Transformation (Shiva, hier Mabesh genannt) und
Stabilitit (17Zshnu). In dem letzten Satz von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit:
,Einzig an solch einen Lehrer, wobei Kreation, Transformation und Unterstiitzung
zusammenkommen, schenke ich ehrerbietig meine Hingabe.*

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Foérdert deine spirituelle Offenheit und bringt dich in Beziehung mit dem Leben als
Ganzes.

o Lisst dich dankbar sein fiir die Inspiration und das Licht des GroBeren.

o Erweckt in dir die Sehnsucht mit dem Wesentlichen und einem spirituellen Lehrer
oder einer spirituellen Inspirationsquelle, zusammen zu sein, die dich dorthin
begleiten.

o Ermutigt, dich mit dem Wesentlichen in dir und allem um dich herum zu verbinden.

o Offnet dich fiir den Einfluss des riumlichen Ganzen und gibt innere Offenheit fir
den Frieden und die Liebe deiner Seele als Ausgangspunkte fir deine Lebensweise.

Dauer: 21.55 Minuten.

39



Celebrations of Living Track 4: B/%ye B/ﬂq]é’ Mantra
Bhaje Bhaje mantra — Die Dankbarkeit fiir deinen inneren Wert

Mantras for

chakra

Rezitation:

Jaya radbamadhava kunjabibari
Gopi janavallabba girivaradbari
Jasodanandana brajanaranjana
Jamunnatira vanacari

Mantra:

Bhaje bhaje nandanam radbamadhava
Bhaje bhaje nandanam janavallabha
Bhaje bhaje nandanam brajanaranjana
Bhaje bhaje nandanam radbamadhava

Freie Ubersetzung Rezitation und Mantra: ,,Alle Ehre an das erhabene Liebesspiel von
Radha und Krishna, worin der edle Herr seine Liebste zu dem Hochsten seines
erhabenen Seinszustand erhebt. In diesem Paradies auf Erden, wo in einer Bucht, der
Fluss und der Wald zusammenkommen, vermengt der Sohn von Yasoda freudvoll seine
kosmische Energie mit der verziickten und hingebungsvollen Radha.*

Der erste Satz der Rezitation unterstreicht den immensen Wert dessen, was auf der
gefiihlsmilBigen, spirituellen Ebene der Liebe erlebt werden kann und verwendet dafiir
die folgenden Worte. Das Wort jaya bezeichnet eine freudige Anrufung des
Wesentlichen, die chrerbietig und befreiend ist. Das Wort radha bezeichnet die
hingebungsvolle und liebende Partnerin Krishnas und vermittelt, was vollkommene,
liebende Hingabe ist. Das Wort madhava zeigt an, dass Krishna ein edles Wesen ist. Das
Wort kunja zeigt an, dass es hier um etwas Besonderes und Auserwihltes geht. Der
Begrift bihari zeigt an, dass es sich hier um eine grof3e und kraftvolle Energie handelt.

Der zweite Satz der Rezitation unterstreicht den Wert dessen, was spirituelle und
liebevolle Hingabe mit sich bringt. Das Wort gop/ zeigt an, dass die Liebe des Devotes
von dienender, demiitiger und fiirsorglicher Natur ist. Das Wort jana bedeutet Art und
weist darauf hin, dass alle Menschen diese innere Fahigkeit in sich tragen und sich ihr
offnen kénnen. Das Wort vallabba zeigt an, dass diese Hingabe aus einem Seinsraum oder
einer Seinserfahrung von héchstem Wert erfolgt. Das Wort g7/ bedeutet Berg und steht
tiir die GrofBartigkeit und Unerschiitterlichkeit des Devotes. Das Wort dhari bedeutet
festsitzend oder behartlich und steht fiir die Standhaftigkeit des Devotes und das Wort
Vera bedeutet Umkehrung und zeigt an, dass der Devote durch seine Liebe zu Krishna
seine personlichen Interessen hinter sich gelassen hat.

Der dritte Satz der Rezitation betont den Wert dieser spirituellen und liebenden Hingabe,
die in uns allen als Menschen vorhanden und zuginglich ist. Das Wort Jasoda ist der
Name von Krishnas Mutter und nandana bedeutet der Sohn von, denn Krishna ist mit
Liebe ihr Sohn. Das Wort braja bedeutet Vermehrung und Ausdehnung und zeigt an,
dass sich durch Krishna eine solch tiefe Liebe ausbreitet. Das Wort rajan zeigt an, dass

40



etwas erfreulich ist und eine gewisse Verziickung mit sich bringt, denn seine Mutter ist
gliicklich dartiber, es entspricht auch ihrem Wunsch, dass sich spirituelle Liebe ausbreitet.
Das Wort janarana bedeutet wie das Wort jana eine Art oder eine Gruppe von Menschen
und betont hier, dass alle Menschen diese lebendige Essenz und spirituelle Liebe, die
Krishna mit seiner Anwesenheit entfacht, in sich tragen und ihr Raum geben kénnen.

Der vierte Satz der Rezitation betont, wie wichtig es ist, dass jeder durch Meditation die
spirituelle und liebevolle Hingabe in sich selbst erfihrt und ausbreiten lisst. Das Wort
Jamnna bezieht sich auf einen der heiligen Flisse Indiens, der in der Geschichte von
Krishna eine wichtige Rolle spielt. Flisse symbolisieren das flieBende, nihrende Leben,
die ewige Verschmelzung von Verinderung und Prisenz. Das Wort #ra kann mit Ufer,
Bucht tbersetzt werden. Hier symbolisiert das Flussufer den ruhigen, windgeschiitzten
Raum der Meditation, wo du an einem ruhigen, sicheren Ort in der Nihe des Flusses die
Verschmelzung von ewigem Wandel und Prisenz verinnerlichst. Das Wort vana bedeutet
Wald und symbolisiert hier das Natiitliche und das Wort cari bedeutet Ubung. Zusammen
verweisen sie darauf, wie wichtig es ist, viel und auf natiirliche Weise zu meditieren.

Das Mantra: Das Wort bbaje bedeutet ,,singe den Namen des Wesentlichen® oder ,,im
Namen des Wesentlichen® und macht dich darauf aufmerksam, wie wertvoll es ist, das
Wesentliche in dir zu benennen und diesen Wert regelmiBig auf jede erdenkliche Weise
auszudriicken. Das Wort nandanam bedeutet Freude und betont, dass du gliicklich und
freudig wirst, wenn du das Wesentliche stindig ausdriickst. Das Wort radhamadbava weist
auf die Erhabenheit des spirituellen Liebesspiels von Radha und Krishna hin, das hier
besungen wird, und das Wort janavallabba deutet an, dass deine Hingabe an das
Wesentliche auch in diese Qualitit eintreten und dich mit deiner wesentlichsten Essenz
verbinden kann. Das Wort brajanaranjana gibt an, dass sich diese Energie der Essenz auf
freudige Weise ausbreitet, wenn du sie erfahrst und iiber sie singst und sprichst.

All diese Worter, Namen und ihre Bedeutungen sind stark mit der Tiefe des Sanskrits
und der religiésen und philosophischen Erfahrungswelt der indischen Kultur verbunden.
Anandajay hat die Worter hier etwas ausfihrlicher erklirt und definiert, denn eine
wortliche Ubersetzung dieser poetischen Erlebniswelt wiirde sich fiir jemanden, der
Sanskrit nicht kennt, zu leer anftihlen. Fihle also, was die Worte und die prignante
Erkliarung mit dir machen, und lass sie dein Gefiihl fiir das Mantra und seine Geschichte
auf eine Weise vertiefen, die du verinnerlichen kannst.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Heilt deine innere Stimme und ihre Verbindung zu deinem Herzen.
o Ermutigt dich, das Leben als spirituelle Entwicklung anzunehmen.
o Lisst dich wieder einem tieferen Wissen vertrauen und befreit dich von
Niedergeschlagenheit und einer Lebenshaltung, die von der Opferrolle ausgeht.
o Lisst dich, wieder dichselbst lieben und auf dein Inneres horen.
o Unterstitzt, dein inneres Etleben zu verstehen, zu dul3ern und danach zu handeln.

Dauer: 20.58 Minuten.

41



Celebrations of Living Track 5: Sri Ram Embrace SOWg
Sri Ram Embrace song - Spirituelle Freude und Kraft erfahren

Mantras for

the manipura chakra

Mantra:
Anandajay Sri ram j@/ ram j@/ raahm

Freie Ubersetzung: ,,Oh Kraft der inneren Liebe, durch
dich kann ich integer handeln und bin vor negativer
Energie geschiitzt.

Das S7i Ram Jay Ram Mantra ist ein bekanntes Mantra, das hiufig gesungen wird und auf
die Quelle der Freude als deine Lebenskraft hinweist. Es respektiert diese Kraft, preist
sie und vertraut dieser inneren Freudenenergie als die beste Lebensenergie, mit der du
deinen Lebensweg gehen und von der du dich inspirieren lassen kannst. Diese Freude,
die aus deinem Inneren kommt, ist ein stindiger Ratgeber, eine Inspirationsquelle und
ein Biirge fiir dein Leben, dein Handeln und dein weiteres spirituelles Erwachen.

Das Sanskrit-Wort 7 wird verwendet, um anzuzeigen, dass die folgenden Worte eine
hohe Wertigkeit haben und Respekt verdienen. Das Sanskritwort jzy bedeutet Freude
und ist ermutigend und feierlich zugleich gemeint. Das Sanskrit-Wort raz bedeutet dann
innere Freude, die eintritt, wenn du mit deinem Wesen v6llig im Reinen bist. Wenn du
von dort aushandelst, schiitzt du dich vor negativen Einflissen und dein kraftvolles
Handeln wird nicht mehr von deinem Ego bestimmt.

Indem du diese Kraft (Ra), die nicht selten mit der positiven Ego-Kraft verwechselt
wird, als Umarmung zuldsst, bleibt zumindest klar, dass diese Kraft nur in der Offenheit
fir und in der Gemeinschaft mit dem GroBeren freigesetzt wird und somit rechtschaffen
und frei von Ego-ldentifikation bleibt. Der S7/ Ram Ewmbrace Song unterstiitzt dich in
deiner Offenheit fiir diese spirituelle Freude und férdert auf sanfte Weise eine
Umarmung mit der Kraft der essentiellen spirituellen Freude, die dein Ursprung ist.

Die Melodie dieses Embrace Songs zeigt an, dass du dich mit der kdstlichen Qualitit der
Kraft aus Liebe verbindest, denn ohne Liebe wiirdest du diese Kraft zu sehr mit dem
Ego verschmelzen lassen, und dann wird sie zu einer Kraft, die gewinnen oder kimpfen
will. Die Kraft des Raw ist freudig, urspriinglich und voller Hingabe, sie lisst alle
negativen Hindernisse verblassen. Wenn du dich selbst liebst, dein Wesen liebst, wirst du
auch die innere Kraft des Ram lieben. Du wirst feststellen, dass du durch das wiederholte
Singen dieses Mantras frei von Angst und Dunkelheit wirst und wieder die Kraft findest,
dein authentisches Selbst auszudriicken und voll Vertrauen den entsprechenden Weg zu
gehen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs
o Lisst dich mit der essentiellen spirituellen Freude, die deine wesentlichste Kraft ist,

Freundschaft schlieB3en.

Dauer: 21.33 Minuten.

42



Celebrations of Love

Celebrations of Love — Mantras fur das Anahata-Chakra

Mantras for
A 7 the anahatachakea | Fanf liebevolle Mantras fur spirituelle
7 Geborgenheit, Einheit, Liebe, Harmonie und
fa .J\I1:1|n|:|j:\_\' Freude'

| \ 1. Aum Purnam Mantra
) ’ 2. Brahma Mantra
¥y ; \ % 3. Hari-Bhole Mantra
S y 4. Govinda Mantra
g 5. Sat-Ananda Embrace Song

Diese Mantras 6ffnen dich fiir die tragende, spirituelle Liebe des Lebens und deines
Bestehens. Sie geben Antwort auf dein Verlangen nach dem heilenden und Erkennung
gebenden Gefithlswert der Zuneigung und geben dir eine liebevolle Umhiillung,

Das beruhigende Awum Purnanm Mantra lisst dich erfahren, dass das Sein, die Basis deines
Bestehens, allumfassend ist. Das Mantra ldsst alles was die Schépfung mit sich bringt und
alles was du in dir selbst erfihrst, zu einem allumfassenden, libereinstimmenden Ganzen
zusammenkommen, wodurch alle gefithlsmiBige Zerteilung wegfillt.

Danach folgt das Brabma Mantra, die dich einlddt, das Wesentliche in dir selbst und im
Leben zu erkennen als das, was aus einer tiefen essentiellen Liebe vollauf zum Blihen
winscht zu kommen und Teil der Wirklichkeit wiinscht zu werden.

Das Hari-Bhole Mantra lisst dich danach erfahren, dass eine wesentliche Liebe besteht,
die alles gibt und dein Herz stets wieder streichelt, um es sanft und offen sein zu lassen
fir die sensitiven Bertihrungen dieser Liebe.

Das Govinda Mantra begrii3t die Kraft der Liebe als das, wohin wir uns alle hinzugezogen
fihlen, was uns Freude schenkt, uns unterstiitzt und schiitzt. Es ist diese Liebe, die uns
dazu bringt, unsere Grenzen zu verlegen um zum Blithen zu kommen, mehr ein Ganzes
zu sein, die Freiheit von Verinderung anzugehen und unser Licht zu entwickeln.

Das letzte Mantra ist der Sar-Ananda Embrace Song, da besingst du das Licht des Seins in
deiner Seele. Die Seele, der Nektar deines Herzens, ist in jedem vorhanden, auch in dir.
Das Licht des ,,Seins“ erinnert dich an diesen Nektar: die Essenz des ,,Seins®. Dieser
Nektar 6ffnet dich fiir die Energie des Lebens, der Schépfung rundum, und schenkt dir
Freiheit in deinem Herzen, dem Gebiet des Mitgefiihls, der Zuneigung und der Liebe.

Nach dieser musikalischen Begleitung des Erfahrens essentieller Liebe, ist in der tbrig
bleibenden Stille eine tiefe Zartheit und Umbhitllung zu fithlen, von wo aus du wieder
anders mit dem Leben und dir selbst umgehen wirst.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-love
Info Anabata-Chakra (Herzchakra): siehe Chakrabeschreibung auf Seite. 193.

43



Celebrations of Love Track 1: Aum Purnam Mantra
Aum Purnam mantra — Die allumfassende Vollkommenheit des Seins ehren

AN Mantras for
= i

Mantra:

/_\ nvandainy | Aum Brabman, Aum Brahman, Aum Brabman

Auwum purnamadab purnamidam
Purnaat purnamudachyate

o1 7 = Purnasya purnamadaya
Purnam evavashishyate

Auwum Brabman, Aum Brabhman, Aum Brahman

Freie Ubersetzung: ,,Sowohl das Wesentliche als auch die Schépfung ist alles umfassend
(sowohl der essentielle Ursprung von allem, als auch der Kosmos und die Welt, all das
Geschaffene oder Bestehende, sind vollkommen.) Nur das Allumfassende kann
Allumfassendes fortbringen. (Unvollkommenheit kann keine Vollkommenbheit
verursachen.) Auch wenn etwas aus diesem Allumfassenden weggenommen wird, bleibt
noch immer das Allumfassende tibrig. (Was auch aus dem Leben verschwindet, das Sein
bleibt immer als essentielle Perfektion bestehen.) Dieses Allumfassende nennen wir
Purna und wir singen ihr hier dankbar und ehrerbietig zu.“ Die Ubersetzung kann auch
kurz so zusammengefasst werden: ,,Brahman, die Essenz des Bestehens, unseres
Daseins, ist allumfassend, ist perfekt, ist das ewige Sein.*

Das Wort Purnam stammt von dem Sanskritstamm ,,p7“ das bedeutet: fullen. Purnam
bezieht sich auf alles was voll und verfillt ist, Inhalt hat und rund ist. Es wird wegen
seinem Allumfassenden oft auch mit dem Wort Perfektion wiedergegeben. Diese alles
umfassende Vollheit und Perfektion ist eine andere Form, um den Begriff Purnam oder
Brabman zu umschreiben. Das Absolute, das, was alles schopfen und verursachen kann,
ist ja auch perfekt. Perfektion hat in diesem Sinn nichts mit Form, Schénheit oder
Gutsein zu tun, sondern mit der alles umfassenden Essenz, aus welcher alles entsteht.
Jeder, der Giber Meditation mit seiner Essenz in Verbindung kommt, erkennt darin diesen
sogenannten perfekten oder absoluten Zustand, der mit Brabman und Purnam gemeint ist.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Bringt dich in Kontakt mit deiner inneren Vollheit, sie 6ffnet dich tief und die Liebe,
die du dann erfihrst, begleitet dich bei allen Lebenserfahrungen.

o Hilft dir, dein Ego und seine Zwinge loszulassen und aus einem viel groB3eren
Selbstgefiihl heraus zu leben.

o Erzeugt Ehrerbietung und Hingabe an das Allumfassende, das dich umgibt.

o Hilft dir, wenn du Vergebung oder das Anbieten von Vergebung brauchst und sorgt
dadurch fiir mehr Harmonie.

o Lisst dich an der wirmenden Auswirkung des Zusammenseins teilhaben.

Dauer: 19.52 Minuten.

44



Celebrations of Love Track 2: Brahma Mantra

Brahma mantra — Dich dem Allumfassenden des Wesentlichen widmen

AT et | Mantra:
= ‘S snandainy | Brabmaarpanam Brahma bavir
/_\\ : | Brabmaagnan Brabmanaa hutam
IR AAR X/ Brabmai va tena gantayyam

Brabma karma samaadhina

Samaadbina, samaadbina, samaadhina

Freie Ubersetzung: (1) jede Form der Hingabe ist
Energie von Brahma und verursacht Ausbreitung, Kreation und Entwicklung (der
Sanskrit Stamm Brzh bedeutet wachsen und ausbreiten); (2) die Tatsache, dass Hingabe
stattfinden kann, ist die Energie von Brabma (alles was eine Rolle spielt, um Hingabe
moglich zu machen, ist eine Folge von Ausbreitung, Wachstum, Kreation und
Entwicklung); (3) dass Hingabe wirklich stattfindet, ist eine Bestitigung der Brabma-
Energie (die Energie des Tuns, und dass jemand da ist, der tut); (4) Alle materiellen
Aspekte, die eine Rolle spielen in der Hingabe, sind die Energie von Brabma (alles was
besteht, um Hingabe Form geben zu kénnen).

Das Brabma-Mantra interpretiert die Grole und das Allumfassende des Wesentlichen.
Brabma ist die Energie der Schopfung, die Energie des Seins, die das Leben erméglicht,
die die Erfahrung des ,,Da-Seins® ermoglicht und die dem, was ,,ist, den Raum gibt, sich
auf jede erdenkliche Weise auszubreiten. Dies wiederum gipfelt in der stindig
fortschreitenden Schopfung, die wir Leben nennen und die du in diesem Mantra,
besingst, ehrst und ihr in deinem Menschsein Raum gibst, durch deine Hingabe an die
Gr68e und das Allumfassende des Wesentlichen.

Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem
die kreative Energie ausgeht. Bei ihr geht es um den Raum, zu erfahren, dass du lebst
und ein Teil der Schépfung bist. Die Schépfung, das Sein im Werden, findet stindig in
dir statt und wird durch dich sichtbar. Schlief3lich gibst du dem, was du stindig bist, den
Raum, sich auszubreiten.

Das Mantra sagt mit anderen Worten und in Kirze: ,,Alles ist Brabma, alles ist die sich
ausbreitende Energie von Leben und Sein.” Die Botschaft dieses Mantras ist dann auch:
,,Nur der Mensch, der Brahma (die schopfende Kraft und Seins-Energie) in allem erkennt,
wird auch in sich selbst den Brunnen von Brahma erfahren.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Hilft dir, Kampf, Arger und Negativitit loszulassen und Vergebung zu geben.
Entwaffnet deine Hartndckigkeit und entspannt das Magenchakra und den Magen.
Schmilzt all deine Widerstinde und macht dich wieder empfinglich.
Hilft dir bei dem Bediirfnis, dich hinzugeben.
All diese Aspekte unterstiitzen dein Verlangen nach Echtheit.

o 0O O O

Dauer: 19.30 Minuten.

45



Celebrations of Love Track 3: Hari-Bhole Mantra
Hari-Bhole mantra — Beugen vor dem Seinsbrunnen der gliickseligen Liebe

AN ol Mantras for
A ; G
) e anah k

Mantra:

/_\ 8B A namo (Aum namo) Aum namaha (Aum namaha)

s Aum namo (Aum namo) Aum namaha (Aum namaha)
' g |\ 4 Aum namo (Aum namo) Hari Bhole (Hari Bhole)
Ay g | =% Ananda namaha (namaha, namaha)

< Aunr namo Aum namaha
Aunr namo Aum namaha
Aum namo Hari Bhole
Namaha, namaha

Freie ["Jbersetzung: ,,Oh sei gegriiBt Wesentlichkeit, die uns ohne zu fragen alles gibt und
unsere Herzen stiehlt.*

Beim Hari-Bhole-Mantra geht es um dein Verlangen nach dem Wesentlichen und darum,
wie die freudige Gliickseligkeit, die du dann erfihrst, dich tiefer fiir die liebevolle Weite
deines Seins und den kosmischen Lebensraum, von dem du ein Teil bist, 6ffnet.

Das Wort Hari ist ein Name fiir Krishna: das wonach wir alle uns innetlich sehnen und
wohin wir uns entwickeln mochten. Es steht fir das Wesentliche, flir welches wir die
tiefste Liebe flihlen, fir das Wesentliche, das unsere Herzen stiehlt.

Das Mantra besteht aus dem Wort Aum, das anzeigt, dass du die folgenden Worte und
Klinge aus der ,,Ganzheit des Seins“ heraus erfihrst und ausdriickst. Das Wort #amo
bedeutet ,,sei gegriiit und reicht an, dass dieser Grufl mit Ehrerbietung und in einer
verbeugenden Haltung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort Harz ist somit ein Name
fur Krishna, und Bhole steht fur Shiva: das Wesentliche, das, weil es alles zerstort und
erneuert, uns alles gibt, ohne zu fragen. Das Wort Ananda driickt freudevolle
Gliickseligkeit aus, welche der Liebe des Wesentlichen innewohnt. Das Wort Nawaba
gehort zum gleichen Stamm als das obengenannte Nawo und bedeutet: Ich griile dich.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Reinigt deine Mentalitit und deine Stimmung,.
Gibt dir Vertrauen und neue Lebensfreude.
Appelliert an dein Verlangen nach Klarheit und Aufgerdumtheit.
Erwirmt dein Herz, deine Seele und nihrt dein Verlangen nach Liebesaustausch.
Unterstiitzt dich dabei, auf eine reine, klare und einfiihlsame Weise und aus tiefer
Einsicht heraus zu leben.

O O O O

Dauer: 20.16 Minuten.

46



Celebrations of Love

Govinda mantra

f

Mantras for

Anandajay

Track 4: Govinda Mantra

— Das alles und jedes anziechende Wesentliche

Mantra:
Govinda, Gopala, gopinatha Krishnanamabha

Gaopinatha Krishnanamaha
Freie Ubersetzung: ,,Oh sei gegriiBlt, das was allen

Seelen Freude schenkt, was alle Seelen unterstiitzt, was
alle Seelen beschiitzt und was alle Seelen zu sich zieht.*

Govinda, Gopala und Gopinatha sind drei verschiedene Bezeichnungen fir Krishna und
beleuchten den Aspekt der Freude, der Unterstiitzung und des Schutzes, und die Worte
Krishna namaba driicken aus, dass man sich in ehrerbietiger Verehrung vor Krishna verneigt
und ihn respektvoll als das alles und jedes anziehende Wesentliche begriif3t.

Erklirung der Sanskritworte: Das Wort Govinda steht fiir Krishna als sein innewohnender
Wert, der fortwihrend Freude an alle Seelen schenkt. Das Wort Gopala steht fiir Krishna
als sein innewohnender Wert, der fortdauernd alle Seelen trigt und unterstiitzt. Das Wort
Gopinatha steht fiir Krishna als sein innewohnender Wert, der ewig alle Seelen beschiitzt.
Und das Wort Krishnanamaha vermittelt eine echrerbietige Beugung und einen
respektvollen Gruf3 an Krishna, die alles und jedermann zu sich ziechende Wesentlichkeit
des Lebens in allen seinen Aspekten und besonders in den obengenannten Werten.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Heilt Gefiihle der Einsamkeit.

O O O O

Dauer: 19.44 Minuten.

Wirkt umhtllend und gibt Geborgenheit.

Lisst dein Herz sanft werden, entspannt dein Gehirn und beruhigt dich.

Mildert deine fjberzeugungen und fihrt zur Hingabe.

All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, energetisch wieder feinfiihlig zu werden.

47



b rion: ey Track 5: Sat-Ananda Embrace Song

Sar-Ananda Embrac € song —_ Zum Wesen herunterkommen

W Ve o | Mantra: The Light of my Being shines brightly from within.

™ — It reminds me of my essence and harmonizes my way of living.
/_\ ~ """\ The Light of my Being opens my loving heart.

It frees all the darkeness, which bas split us apart.

- 2 | S5% Im Sat-Ananda Embrace Song besingst du das Licht des

= : > »oeins®, das in jedem Menschen, auch in dir, anwesend
ist. Das Licht des Seins erinnert dich an das, was du
wirklich bist und ldsst dich immer wieder sptiren, woher
du urspriinglich gekommen bist und auch wohin du zurtickkehrst. Jeder weil3, dass er,
nachdem er eine Zeit lang als physischer Mensch gelebt hat, seine physische Existenz
hinter sich lassen muss. Genau deshalb fragen wir uns, was es auller unserer physischen
Existenz noch gibt, und diese Frage kann uns in Kontakt mit diesem inneren Seinslicht
als Quelle aller Existenz bringen, das weiterreicht als die menschliche Existenz, in der du
jetzt, voribergehend, lebst.

Das Mantra weist darauf hin, dass das Zulassen dieses Lichts dein Leben in eine
besondere Frequenz bringt, die sich harmonisierend auf deinen Lebensweg auswirkt.
Wenn du dich fir das Seinslicht 6ffnest, kommt das Leben auf eine ganz andere Weise
zu dir. Du erfihrst dann einen inneren, erfilllenden Wert in allem. Dadurch verschwindet
die unbefriedigte Suche in der Aulenwelt oder in deinem Inneren nach irgendeiner Form
von Bestitigung. Es kénnen dann immer mehr Situationen in deinem Leben stattfinden,
die in Einklang sind mit dem, was du bist. Der Kontakt mit dem Licht des Seins 6ffnet
dich, sowohl fur den Austausch von innen nach aullen als auch von aullen nach innen.
Du bist dann offen fiir das Seinslicht in dir und offen fiir die Energie des Lebens, der
Schépfung, um dich herum. Offenheit ldsst dich in Beziehung leben, weil du sowohl
deine eigene Erfahrung als auch die der Umstinde mit der gleichen Offenheit zuldsst.

Offenheit hilft dir auch, die Grenzen deiner Wahrnehmung loszulassen. In begrenzter
Offenheit verstehst du Situationen nur bedingt und kannst daher viel weniger addquat
auf sie reagieren. Je gréfler deine Offenheit ist, desto besser wirst du spiiren, was eine
Situation erfordert oder braucht. Das wird sich harmonisierend auf dein Leben
auswirken. Fine der schonsten Folgen von bewusster Offenheit ist die Freiheit, die sie
dir in deinem Herzen gibt, dem Bereich des Mitgefiihls, der Zuneigung und der Liebe.
Wenn du das einmal erlebt hast, wirst du fithlen, wie dngstlich und einsam es vorher war,
als du vom Seinslicht getrennt warst. Dieser Schmerz gibt dir die Kraft und den Wunsch,
dich mit dem Licht des Lebens, dem Licht des Seins, zu verbinden und auszutauschen.
Lege deinen Kopf in deinen Schof3 und lass das Sein dich ,,durch das Universum* tragen,
zusammen mit der zum Licht hinbewegende Melodie dieses Mantras.

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs
o Lisst dich mit dem tragenden Leben und Mitgefiihl, der Zuneigung und Liebe
deines inneren Herzens, deiner Seele, Freundschaft schlieen.

Dauer: 20.00 Minuten.

48



. . Celebrations of Joy
Celebrations of ] OY | _ Mantras fiir das Vishuddhi-Chakra

Mantras for
the vishuddi chakra Funf freudige Mantras fir spirituelle
Geborgenheit, Segen, Liebe, Frieden und
.-\n:||u|:|i:\y Ehrhchkelt.

‘i \ 1. Govinda Jaya Jaya Mantra
g 2. Sti Ananda Mantra
/ % \ 3. Hirdaya Mantra

e - ' 4. Sarvashanti Mantra

: 5. Surya Embrace Song

Die Mantras des Albums ,Celebrations of Joy* vertiefen deinen Kontakt mit deiner
inneren Freude und der Seligkeit deines spirituellen Herzens. Die Mantras stimulieren
deine Offenheit fir die flieBende Qualitit von Freude und Gliick und lassen dich ihre
Lebendigkeit und Kraft auf eine ermutigende Weise erfahren.

Das Album beginnt mit der lieblichen und beruhigenden Govinda Jaya Jaya Mantra, welche
dich sanft mit dem Tiefgang deiner Lebensfreude in Kontakt bringt. Dein Gefiihl kann
sich weiter 6ffnen und deine innere Freude wird langsam, wie Wasser aus einem sich
6ftnenden Brunnen, durch dich hinstrémen und dir spirituelle Geborgenheit geben.

Mit der §7 Ananda Mantra kannst du erfahren wie beide, innere Freude und die Seligkeit
des spirituellen Herzens, zusammengehen. Der Begrift Ananda (Gluckseligkeit) stellt die
tiefste Form der Freude dar, und auch dieses Wort wird gefolgt durch das vorher
erwihnte Wort Jaya. Das innere Fihlen dieser Quelle der Freude und Lebenskraft und
von da aus leben, verbinden sich in dieser aufweckenden Mantra.

Danach folgt die Hirdaya Mantra, die dich fragt, die Wahrheit deines Herzens zu fiihlen
und von da aus mit der Welt in Beziehung zu treten. Wenn du lernst, auf dein spirituelles
Herz und deine innere Freude zu vertrauen, bringt dich das in Kontakt mit spiritueller
Liebe. Der Begriff Jaya (Befreiung, Freude, Glick) ist auch in diesem Mantra prisent.

Das vierte Mantra ist die Sarvashanti Mantra. Wenn innere Freude und dulleres Gluck frei
vetbunden sind, erfihrst du das Strébmen der lebenden Liebe, und wirst du den
freudvollen Frieden (Shanti) in jeder Zelle deines Bestehens fithlen (sarva), das ist der
spirituelle Frieden (Shanti), den du jedem wiinschst (sarva).

Das letzte Mantra ist das Surya Embrace Song, du darfst dich durch eine melodische
Version des Surya- Mantras von den zw6lf lichtvollen Seelenqualititen umarmen lassen,
sodass Freude und innerer Frieden in deinem Herzen und in deiner Seele entstehen.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-joy
Info Vishuddhi-Chakra (Kehlchakra): siche Chakrabeschreibung auf Seite. 194.

49



Eelebiations il Track 1: Govinda Jaya Mantra
Govinda Jaya mantra — Die alles anziehende Essenz

Mantras for

Tl Mantra:

e | GoOvinda jaya jaya
p— | Gopala jaya jaya
hid oy ) Radha Ramana Hari
Govinda jaya jaya

Jaya, jaya, jaya

Freie Ubersetzung: ,,Sei geehrt, oh alles anziehende Essenz, die fiir uns sorgt. Sei geehrt,
oh alles anziehende Essenz, die uns unterstiitzt und tragt. Sei geehrt, oh liebevolle
Verehrerin, die diese wertvolle Essenz so Uber alles ehrt.

Das Oflinda Jaja Mantra besingt das Gefiihl héchster hingebungsvoller Freude fur das
Wesentliche und GroBere, das dich beschitzt und umhullt und nach dem du dich zutiefst
sehnst, um dort heimzukommen, und inneren Frieden und Liebe zu finden.

Das Wort Olinda steht fur Krishna als sein innewohnender Wert, der Freude an alle
Seelen schenkt. Er ist der nihrende, schiitzende, alles tiberblickende und umhtllende
Hirte aller beseelten Wesen. Das Wort Jaja ist ein freudevoller Anruf an das Wesentliche,
das ehrenwert, glorreich und befreiend ist. Das Wort Gopala steht fiir Krishna als sein
innewohnender Wert, der alle Seelen unterstiitzt. Radha ist der Name von Krishna’s meist
ergebener Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort Radha bedeutet deshalb: vollkommene,
liebevolle Hingabe. Das Wort Ramana bedeutet: durch das Wesentliche in Entziickung
gebracht. Das Wort Har ist ein Name fiir Krishna: das, wonach wir alle innerlich
verlangen und wohin wir uns, auf welche Weise auch immer, entwickeln méchten. Es
steht fliir das Wesentliche, fiir welches wir die tiefste Liebe fihlen, und das unsere Herzen
stiehlt.

Wenn wir Mantras singen oder héren, die diese Krishna-Energie interpretieren, besingen
wir sozusagen die liebevolle, spielerische Energie des wahren Gliicks und inneren
Friedens, nach der sich jeder sehnt. Die Essenz des Lebens lockt uns also sozusagen mit
Energien des spirituellen Friedens, der Liebe, der Freude und des Gliicks, um uns zu sich
selbst zurtickzurufen und heimzukommen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Beruhigt dich, wenn du unruhig bist, und heilt deinen Schmerz.

o Offnet dich fiir deine innere Freude und bringt dich in Mitgefiihl.

o Wirkt entlastend auf deine Wirbelsdule und die Chakra-Einginge.

o Beseitigt Gefithle der Einsamkeit und ldsst dich mit der gesamten Schépfung in
Verbindung treten.

o Umgibt dich mit einer heilenden und allumfassenden Energie, der du vertrauen
darfst.

Dauer: 20.33 Minuten.

50



Celcbitions S Track 2: Sri Ananda Mantra
Sti Ananda mantra — Quelle gliickseliger Segnungen des Herzens
Mantra:

Sri Ananda jay Ananda jay jay Shanti Aum
(Awm Shanti Aum)

- A Freie Ubersetzung: ,,Oh kostbare essentielle Freude,
dich in mir zuzulassen, erfillt mich mit innerem
Frieden.*

Mit diesem Mantra wird die Freude von spiritueller Gliickseligkeit (Seelenfreude) aus der Tiefe
deines Ursprungs (alaaf) zam Ausdruck gebracht, durch die strémende Lebenskraft deines Seins
(jour) bis zur Einheit in Hingabe (Shala). Wihrend du zuhorst, lies Anandajays
Erlebnisgeschichte hier unten, auf der das 87/ Ananda Mantra basiert, um diesen Wert
noch tiefer auf dich einwirken zu lassen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Hilft dir, mit deinem Verlangen vertraut zu werden und den damit verbundenen
Mangel zu durchfiihlen.

o Befreit dich, wenn du dein Verlangen, deine Seele, dein Wesen verloren hast und sie
hinter Schmerz versteckt hast.

o Begleitet dich von der Fixierung und schmerzhaften Gefithlen zur Freiheit des
Gefihls.

o Hilft dir, gefihlsmifBig zu leben und sein zu diirfen.

o Hilft dir, Blockaden, Selbstablehnung und Schwere zu verarbeiten.

Dauer: 21.43 Minuten

Erlebnisgeschichte Sti Ananda Mantra

Das Wasser des Baches gibt immer wieder den kontinuierlichen und nie endenden Fluss
meines Verlangens und dadurch auch die Verbindung mit meiner Seele an. Es flief3t,
sprudelt, brodelt, strdmt und bewegt sich ganz natiirlich zum tiefsten Punkt, so wie auch
ich mein Verlangen zum tiefsten Punkt meiner Existenz gebracht haben méchte, um
dort, von meiner Existenz und meinem Sein aus, mit meiner Seele zusammen zu sein.

Die Geigen interpretieren mein Verlangen und meine tiefen Gefiihle gegeniiber meiner
Seele. Thre Heimwehklidnge wecken meine Sehnsucht. Sie fiihlt sich siif3 und warm an.
Ich fihle immer diese Verbindung und genau deshalb verspiire ich immer den Wunsch,
ihr so nah sein zu wollen. Die Sehnsucht, zusammen zu sein, hilt mich liebevoll, sensitiv
und offen. Sie lisst mich nach meinem Geliebten, meiner Seele sehnen.

Wenn ich all das fihle, 6ffnet sich meine Herzgegend und diese Offenheit dehnt sich bis
in mein Becken aus. Dem Liebsten, das ich in meinem Leben kenne, mache ich gerne

51



eine Liebeserklirung. Eine Liebeserklirung an das, wonach ich mich so sehr sehne, an
das, was so tief und klar in mir ist und dem ich so nah wie moglich sein méchte. Ich
beginne meine Liebeserklirung, indem ich singe: s77 ananda jay ananda jay jay shanti aum.

Ich singe: Oh meine innere Geliebte, du bist das Siileste und Prichtigste, du bist die
seligste, friedvollste Wahrheit und Echtheit, die ich kenne. Nach dir sehne ich mich mit
allem, was ich bin. Auch wenn du immer da bist, auch wenn ich dich immer sptire, die
Sehnsucht verbindet uns und wird nie verschwinden, sondern unsere Verbindung immer
erfahrbar halten. Oh meine liebste Geliebte, alles in mir sehnt sich danach, mit dir
zusammenzukommen. Deshalb gebe ich dir diese Liebeserklirung. Und sie, meine Seele,
antwortet mit aum shanti anm: Mége Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, meine geliebte Blume der Gliickseligkeit, ich fiihle,
wie die Verbindung des Verlangens mich so sehr nach deinem Sein und deinem Ursprung
sehnen lisst. Ich fiihle, was du bist und versptire das Verlangen, das mit dir zu teilen Oh
meine geliebte Seele, ich bin zutiefst offen fiir dich in allem, was ich tue, denke und fiihle.
Mein Verlangen ldsst mich von deiner Schénheit singen, die ich in mir spiire, und von
deiner Tiefe und deinem Wert, den ich in mir spiire. Ich singe von unserer Verbindung,
ich singe von meiner Erfahrung, dass ich von dir herkomme. Dieses Gefiihl ist so zart
und weise. Und sie, meine Seele, sie antwortet mit mit einem noch reicheren Awums Shanti
Auwum: Moge Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, ich werde so leidenschaftlich, wenn ich meine
Sehnsucht nach dir fiihle. Ich fiihle mich so warm, wenn ich diese Sehnsucht ganz in mir
zulasse, und sie durch meinen ganzen Kérper und mein ganzes Gefiihl flie3t, und mich
fiur dich 6ffnet. Ich fiihle die Ganzheit, in der wir zusammengehdéren und in der ich,
wenn ich sterbe, wieder zu dir zuriickkehre. Oh liebste Ananda, du bist meine schonste
Blume, mein reinster Nektar, meine kostbarste Wahrheit, mein himmlischer Vater, meine
Urquelle. Meine Sehnsucht nach dir macht das Leben so wertvoll, wegen all des inneren
Friedens, den ich durch die Sehnsucht nach dit in mir und in uns erfahre. Und sie, meine
Seele, sie gibt mir ein noch deutlicheres Awum Shanti Aum: Moge Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh mein geliebtes Ananda, meine geliebte gliickselige Seele, unsere
Verbindung flieBt durch das Erfahren der Sehnsucht nacheinander immer stirker durch
meinen Koérper und mein Gefiithl. Auch mein Bewusstsein wird durch die Sehnsucht
immer sanfter und verflissigt. Ich singe iiber dich, ich rufe dich an, ich spreche tber
dich, ich etlebe dich. Alles in mitr wird immer offener. Von meinem Herzen bis zu
meinem Becken und meiner Krone, liebe Seele, ich bin bei dir. Und sie, meine Seele,
antwortet mir mit einem noch deutlicheren Aum Shanti Aum: Mge Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, alles wird noch offener fiir die Liebesenergie meines
Verlangens, fir unsere Verbindung. Das wird von einem intensiven Frieden begleitet,
der bis in alle meine Zellen hinein prickelt. Die Offenheit dieses Verlangens ldsst mich
niher an dich heranriicken, deine Glickseligkeit kann nun in mich hineinflieBen und wir
sind durch das Verlangen unserer Liebe noch intensiver miteinander verbunden. Oh
meine geliebte Seele, du beruhigst mich mit deiner Glickseligkeit, du erfiillst alle meine
Winsche, wenn du in mich hineinflieBt. Oh Geliebte, danke, flieBe in mich hinein und

52



tille mich aus. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie mit mit 577 ananda, jay ananda
Jay jay shanti anm singt: Mge gliickseliger Friede darauf ruhen.

Die Gitarre, die jetzt deutlicher dazu kommt, gibt an, welche Berithrungen und welche
tiefere Sanftheit ich erfahre, wenn ich den Nektar der Seele in mich hineinflieBen lasse.
Die Gluckseligkeit von Ananda flieft durch das Flussbett meines Verlangens in mich
hinein und berthrt mich. Sie ldsst alles in mir aufspringen und ldsst zu, dass alles in mir
bertihrt und losgelassen wird. Ich danke dir fiir alles, was du mir durch mein Verlangen
in diesem Moment gibst. Ich bin offen fiir dich und empfange dich mit Ehrerbietung,.
Ich bete, wihrend ich dich zulasse, deine Frichte erfahre und mich an unsere
Gleichheiterinnere. Oh meine geliebte Ananda, du bist bei mir, und jetzt durch mein
Verlangen im Austausch mit mir. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie
abwechselnd mit mir singt s ananda, jay ananda jay jay shanti amm: Moge glickseliger
Frieden darauf ruhen.

Auch im letzten Mantra, das ich singe, wiederhole ich: Oh Geliebte, nimm meine
Hingabe von mir an und erfiille meine menschliche Gestalt, die diese Vereinigung mit
dir erfahrbar macht. Oh meine Geliebte, ich weil3 nicht, wie ich es sagen soll, aber ich
liebe dich innig. Ich liebe dich so sehr, dass ich das nur wiederholen und singen kann.
Ich liebe dich und das Verlangen, das uns so tief miteinander verbindet. Ich hore in dieser
Offenheit und Erfiillung meinen inneren Wert und meine Echtheit vor Freude jubilieren.
Und auch sie, meine Seele, jubelt vor Vollkommenbheit, die sie mit Ananda und ihrer
vollen Erfahrung des Einsseins zum Ausdruck bringt. Sie gibt sich ganz diesem Ausdruck
ihres inneren Glicks hin, sie ist vollkommen gliicklich.

Langsam geht die Hingabe in tiefe, geheilte Harmonie und beruhigende, aber wache
Rubhe tber, in der meine Sehnsucht nach der Seele als erfillte Wahrheit bleibt und meine
Seele und ich in stiller Freude und innerem Gliick zusammen sind. In dieser Stille
verweile ich, gesegnet von, mit und in Ananda, in Verbindung mit meiner Seele, in
Beziehung mit meinem Ursprung.

In dieser erfillten Stille 6ffne ich mich wieder fiir das flieBende, lebendige Wasser, das
an allem vorbei bis zum tiefsten Punkt flie3t. Das Wasser nimmt alle Verginglichkeit mit,
lasst aber die Wahrheit des ,,]Da-Seins® in ihrer Reinheit als das Murmeln des flieBenden
Wassers zuriick. Der Fluss des Wassers verdndert sich jeden Moment, so wie die Zeit
und das Leben, und so 6ffne ich mich fiir das verbleibende Gerdusch des Wassers, flr
das ,,Da-Sein®“. Erfillt von der Freude und dem Licht der Beseelung, lasse ich mich an
den tiefsten Punkt in mir tragen, wo ich bin und mit meiner beseelten Anwesenheit
zusammen sein kann. Und sie, meine Seele, sie ist in mit, mit mir und bei mir. Sie ist ich
und ich bin sie, Ananda.

53



Celebrations of Joy Track 3: Hli”dq)/d Mantra
Hirdaya mantra — Quelle der gesegneten und freudigen Liebe

Mantras for

Mantra:

/_\ ek | Hirdaya Anandajaya Hirdaya Shanti Aum

_ Freie Ubersetzung: ,,Oh mein Herz, du bist die Quelle
z der seligen und freudigen Liebe, des Lebens.*

Das Hirdaya Mantra 6ftnet dich fir dein spirituelles Herz
als Quelle der Liebe und Glickseligkeit. Lass die I-Klinge von Hirdaya dein Gehirn
offnen, erweitern und beruhigen, so dass es in Harmonie kommt und dir Raum gibt,
tihlend zu werden. Und spiire, wie alle A-Klinge deinem Gefithl Raum geben, damit es
wieder zuginglich wird und anfangen kann zu flieBen. Schliellich sind Liebe und
Aufblihen Gefuhlswerte, Werte des Glicks. Fihle, wie in diesem Mantra deine
Liebesenergie und Lebenskraft durch die Musik und die Worte und Intentionen des
Mantras immer wieder aufs Neue aktiviert werden. Es ist eine Lebensfreude gebende
Mantra, die dir Vertrauen in die nihrenden Werte von Liebe und Licht gibt. Lies beim
Zuhoren die Erlebnisgeschichte unten, die auf dem Hirdaya Mantra basiert, um deine
eigene Liebesbeziechung zu deinem Herzen noch tiefer zu erfahren.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

0 Macht dich wieder berithrbar und lisst dich wieder in dein Herz verliebt sein.
Hilft dir, die Liebe als groB3te Lebenskraft in allem, was du tust, wieder zuzulassen.
Lisst dich deine Urkraft genielen und gibt deinem Leben Richtung,.
Lisst dich die Quelle der Liebe auch in allen anderen Lebewesen leichter erkennen.
Unterstiitzt dich, mit der reinen Liebe, die in dir anwesend ist, zusammen zu sein.

o 0O O O

Dauer: 19.39 Minuten.

Erlebnisgeschichte:
meine Liebesbeziehung mit meinem inneren Herzen

Hirdaya: Sessel der Segnungen der Gliickseligkeit
und des wesentlichsten Friedens, der besteht

Sanftheit und innerer Wert erfillen mich und berithren mich liebevoll und mit
Umbhiillung. Oh mein Herz, ich bin so gliicklich mit dir, so erfullt von dir. Ohne dich
wire mein Leben vollig, aber vollig sinnlos. Ich liebe dich so sehr, so seelenvoll. Oh mein
Herz, wie soll ich es dir sagen. Fithlst du meine Téne und mein Mitgefithl. Fihlst du
meine Verehrung und Liebe fiir dich. Liebste, du bist mein Herz, du stiehlst mein Herz,
mein personliches Herz sehnt sich danach, mit dir als inneres Herz in Ganzheit
zusammenzukommen. Deshalb kann ich am Ende dieses Gebets jedem, der es héren

54



will, nur sagen: ,,Mach es wie ich, spiire dein Herz, folge deinem Herzen und empfange
seine Segnungen.

Oh mein Herz, ich tanze in Liebe um dich herum und lade dich ein, mit mir zu tanzen.
Ich liebe dich so sehr, meine Quelle der friedvollen Liebe, des tiefsten Reichtums.

Oh mein Herz, deine Liebe und dein Segen tiberfluten mich und machen mich siif3 wie
Honig. Wihrend du mitsingst, wird mein Kérper noch offener fir unsere Zweisamkeit.
Du durchflutest mein Wesen mit deiner Feinheit und deinem Liebreiz. Oh mein Herz,
ich danke dir fiir diesen Tanz der Liebe. Ich spiire, wie ich mehr und mehr mit dir zu
einer Einheit verschmelze. Oh mein Herz, mein geliebtes Herz, mein einziges und ganzes
Herz, das immer fur mich da ist, mit dir mochte ich leben, mit dir méchte ich in diesem
Leben zusammen sein, denn jeder muss von dir horen, jeder muss von dir wissen, jeder
muss sehen, wie du bist, also Geliebte, benutze meinen Korper und meine Existenz und
komme durch mich hindurch, um dich der Welt zu zeigen und sie daran zu erinnern, was
du bist und was auch sie im Wesentlichen ist. Oh mein Herz, meine Liebe zu dir ist so
grof3 und tief, dass ich mich dir mit meinem ganzen Bewusstsein hingebe.

Die Geigen im Mantra unterstiitzen mein sanftes Gefiihl und ich kann nichts
anderessagen als: Oh mein Herz, nachdem ich all deine Segnungen erhalten habe, gibt es
nur noch eines zu sagen. Ich fihle, dass ich wegen all der Segnungen, die ich durch meine
Liebe zu dir erhalten habe, nur dir folgen kann. Und ich sptire, dass ich mich aufgrund
dieses Reichtums nach nichts mehr sehne, als all diese Gaben nach auf3en zu teilen, mit
anderen, mit der Welt. Dieses Teilen dessen, was ich mit dir in unserer Liebe etlebe, ist
so groBartig, reich und funkelnd, dass ich vor Freude tanze und spiele, lache und gebe
und verteile. Oh mein liebendes Herz, meine Quelle des Reichtums, meine Oase des
Friedens, mein Schatz der Essenz, ich danke dir fiir deine Liebe und fiir alles, was ich
durch diese Liebesbeziehung mit dir empfangen darf. Ich kann dir meine Freude und
Fille nur als ein Lied der Verehrung widmen. Du als mein Herz erfiillst mein Leben bis
in die Ewigkeit, die du im Wesen bist.

Meine Freude tUber unsere Zweisamkeit wird jubelnd und macht mich innerlich ganz
sanft durch ihre Vielfalt, als wiirde ich, begleitet von all diesem Jubel, langsam in deinen
SchoB, in dein Herz, in dich hinabsinken. Dann spiire ich, wie ich, sanft und ganz beriihrt,
unsere Liebe nur als bewegtes Aulern deines Namens, deiner Anwesenheit ausdriicken
kann. Diese stille Bertihrtheit erfillt mich, beriihrt mich, bringt mich zu meiner Basis,
bringt mich zu dir. Wenn ich bei dir bin, fihle ich die Kraft, wieder iiber dich zu singen,
weil ich so intensiv mit dir verbunden bin. Oh meine Liebste, komm und lass uns in
unserem Tanz unsere Herzen in Frieden verschmelzen. Oh mein Schatz, ich liebe dich
so sehr, ich bin du und du bist ich. Zusammen sind wir der friedvolle Segen der Existenz,
wir sind eine Seele in Anwesenheit. Oh mein Herz, oh mein Herz, ich bin sprachlos.

Von all den Gefithlsbewegungen still geworden, kann ich dir nur noch einmal in allen
méglichen Tonen sagen, dass ich dich liebe, dass du fiir mich das Wertvollste von allem
bist, was ich weil3, fithle, habe, etlebe und bin... Hirdaya Anandajaya Shanti Aum: Oh mein
geliebtes Herz, in dir, und nur in dir ist dieser unvergleichliche und liebevolle Frieden
anwesend, ein Frieden, in dem ich fiir immer bei dir sein mdchte, um diesen Frieden
gemeinsam zu verkérpern und ihm so einen Weg in die Welt und alles, was lebt, zu geben.

55



Eelcbiations S Track 4: Sarvashanti-Mantra

Sarvashanti mantra — Umfassender Frieden fiir alles und jeden

Mantra: Sarvashanti, sarvashanti, sarvashanti bhavatu
Sarvashanti bhavatn, sarvashanti bhavatu, sarvashanti bhavatu

_ Freie Ubersetzung: ,,Lch fihle allumfassenden Frieden,
» | bin allumfassender Frieden und wiinsche jedem
! allumfassenden Frieden.*

Das Mantra sarvashanti bhavatu singt Giber allumfassenden Frieden fiir alle. Shant#i bedeutet
Frieden und sarva bedeutet ,,jeder Teil und bezieht sich auf jeden Teil von dir, von der
Welt, vom Kosmos, von was auch immer. Jeder Teil bedeutet auf eine schéne Art und
Weise ,,alles*, aber jeder Teil ist liebevoller, weil kein Teil minderwertig ist und durch die
Ganzheit werden die Teile nicht vergessen. Wir Menschen sind Teile eines groB3eren
Ganzen und Gesamtfrieden fiir alle Teile bedeutet fiir jeden Menschen, fiir jeden Aspekt
dieses Menschen und fiir jede Zelle in diesem Menschen. Es gibt so viele Menschen, die
Frieden brauchen. Sogar in unseren Herzen brauchen wir Frieden, und in unserem
Gehirn und in unserem Becken. Mége der Frieden das Prinzip sein, aus dem du aus
deinem Herzen heraus singst, damit es endlich die Freiheit hat, sich auszudriicken und
gehort zu werden, und damit der Frieden ein Stiick niherkommt und deine Entwicklung
und die Entwicklung der Welt unterstiitzt. Wahrend du zuhorst, lies die begleitende
Erlebnisgeschichte, um diesen Wert und diese Bedeutung tiefer in dich hinein zu lassen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Heilt den Beziehungswert von Freundschaft und 6ffnet dich fiir Mitgefiihl.
o Lenkt die Aufmerksamkeit auf deinen Wunsch nach Frieden in dir und auf der Erde
und ist eine Ode an den urspriinglichsten Wunsch eines jeden Lebewesens.
o Hilft, aus dir selbst herauszukommen und unterstiitzt eine liebevolle Lebensweise.
o  Gibt Freiheit in beengten Situationen, stirkt dein Engagement fiir alles was lebt.
o All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, aus innerer Freiheit zu leben.

Dauer: 19.31 Minuten.

Erlebnisgeschichte:
Sarvashanti Bhavatu - allumfassender Frieden fiir alle

Mein tiefes Mitgefithl méchte dich an den Frieden erinnern,
den du bereits in deinem Wesen trigst

Sanftheit durchstrémt mein Herz und meine Seele, wihrend ich meine Verbundenheit
mit der Welt und dem Leben spiire. Allumfassender Frieden ist das, was ich fithle, was

56



mich tiberwiltigt und was ich stindig gegentiber allem, was lebt, empfinde. Es ist meine
Existenz, mein Antrieb und meine Liebe, die darin zum Ausdruck kommen. Indem ich
ihn fihle, ist dieser allumfassende Frieden in mir, von mir, mit mir, mir. Begleitet von
den sanft flieBenden T6nen der Celli méchte ich daher nur fragen: Wollen wir gemeinsam
dem Frieden in dir und der Welt Raum geben? Machst du mit?

Ich wiinsche jedem und allem den allumfassenden Frieden, den ich in mir selbst erfahre.
Ich singe dariiber, um ihn zu verbreiten. Allumfassender Frieden ist Frieden, der von
Gewalt, Macht und Interessen frei ist. Allumfassender Frieden ist der Friede der Seele,
des Herzens, der Tiefe deines Wesens. Liebe Menschen, hort ihr mich, spirt ihr es, 6ffnet
ihr euch dafiir, darf ich euch einladen? Singt einfach mit und erlebt, wie das Singen tber
den Frieden dem Frieden Raum gibt, in euch zu bestehen. Ich kann nicht authéren,
dartiber zu singen. Ich kann nicht aufhéren, diese Fiille mit euch zu teilen. Willst du dich
mir anschlieBen, mich dabei unterstiitzen, den Frieden durch eure Herzen und in alles,
was Leben trigt, flieBen zu lassen? Singt und tanzt mit mir. Lasst uns gemeinsam den
Friedenstanz machen und unseren Herzen die Freiheit geben, Giber den Frieden zu singen
und anwesend und sanft zu werden, so wie die Celli meine innere Sanftheit interpretieren.
Tanze mit mir im Frieden, stelle die inneren Gefiihle des Friedens mit mir dat.

Ich singe immer wieder Gber diesen allumfassenden Frieden in mir, in meinem Herzen,
in meiner Seele. Mein Herz wird thn immer wieder besingen, auch wenn ich von Zeit zu
Zeit verstumme. Alle meine Intentionen sind von diesem Mantra geprigt. Die Sanftheit
meines Herzens unterstiitzt das Allumfassende (sarva) im Singen. Die Sanftheit firbt das
Singen noch deutlicher und mein Bewegen kann endlos weitergehen, um vom Frieden
zu berichten. Der Frieden in mir singt selbst, bewegt, innerlich still und doch kraftvoll,
in Beziehung zu allem, was lebt.

Ich bin beriihrt von der iiberwiltigenden Fiille des allumfassenden Friedens und werde
zunehmend von der herzlichen Sanftheit, die den Frieden trdgt, besungen. Oh tiefer
Frieden in mir, wie groBartig bist du, wie unendlich weit und tief. Du bist die Hand des
Schopfers, in der ich sicher und friedlich liege und getragen werde. Du bist die Geste der
Liebe, die von der Seele verbreitet und vom Herzen verkiindet wird. Oh allumfassender
Frieden, alles in mir wird so sanft, dass alle meine Gedanken, Taten und Worte sanft
werden und Frieden verbreiten, wohin ich auch gehe. Ich lobe dich, ich danke dir, ich
bewundere dich, ich verherrliche dich, ich bete dich an, ich liebe dich, ich bin fiir dich
da, ich gebe dir alles, was ich bin, weil du mir alles gibst, was du bist. Du gibst mir mehr
und bist mehr als alles, was ich mir jemals hitte denken oder vorstellen kénnen.

Alles greift ineinander, der allumfassende Frieden meines Gesangs hat alles um mich
herumbewegt und alles kommt in dieselbe Schwingung. Es entsteht ein gemeinsames
Singen, ein ZusammenflieSen mit allem, was lebt. Es entsteht eine einheitliche Botschaft
und Verkiindigung, die im allumfassenden Frieden begrindet ist. Alles verschmilzt mit
mit, alles nimmt an dem allumfassenden Frieden teil, in dem ich in Frieden bin und in
dem Frieden ist. Dafiir bin ich auf die Erde gekommen. Willst du dich mir anschlieSen?
Und mégen die sanften Klinge der Celli dich spiiren lassen, wie sanft sich das im Inneren
anfihlt. Eine Sanftheit, die von selbst die Stille, Ruhe und Geborgenheit eines
umfassenden Friedens mit sich bringt. Gib dem Frieden eine Chance!

57



Track 5: Surya Embrace Song

Celebrations of Joy
Surya Embrace song — Verfeinertes Erfahren deiner Seele

Mantra: Mitraya, ravaye, suryaya, Shanti Aum
Bhanave, khagaya, pushne, Shanti Anm
Hiranyagarbaya, marichaye, adityaya, Shanti Aum
Savitre, arkaya, baskaraya, Shanti Shanti Aum

Freie Ubersetzung: ,,Jetzt, wo du so sensitiv und offen
fir mich als deine Seele bist, zeige ich dir von innen, in
welchen reinen Gefithlswerten ich zu erkennen bin. Du erfihrst mich dann als das Licht
deines wahren Freundes, als dein Zentrum, als dein Lebensfeuer, als deine Lichtquelle,
als deine ultimative Freiheit, als deine essentielle Nahrung;, als deinen Ursprung, als deine
Heilung, als deine spirituelle Mutter, als deinen heiligen Geist, als deine Ausstrahlung, als
deinen schépferischen Vater. Frieden und Liebe sind die Grundlagen meines Seins in
jedermanns Existenz. Danke, dass du mich erfahren willst, dass du bereit bist, so sensitiv
zu sein, dass du das Licht des Lebens sehen mochtest, dass du bereit bist, mich, deine
Seele, als das Licht der Existenz zu erfahren.*

Das Surya-Mantra, das im Surya Embrace Song gesungen wird, unterstitzt deine Offenheit
tiir deine spirituelle Wiirde. Wenn du diese flieBende, melodische Version des Surya-
Mantras in dich aufnimmst und dich von den 12 darin genannten leuchtenden Werten
(Freundschaft, Selbstbewusstsein, Kraft, Klarheit, Freiheit, Inspiration, Urspriinglichkeit,
Ganzheit, Liebe, Einsicht, Fruchtbarkeit und Kreation) umarmen lisst, entstehen Freude
und innerer Frieden in deinem Herzen und deiner Seele. So lasst du zu, dass diese Werte
mit der nihrenden Liebe der Umhiillung und Selbstakzeptanz verschmelzen.

In diesem Embrace Song 6ttnest du dich fir die Strahlen der Sonne auf deinem Herzen,
sowohl von hinten als auch von vorne. Lass dich von der Sonne erwecken, wie die ganze
Natur im Frithling. Hére auf die verschiedenen Qualititen, die dadurch in dir auftauen.
Spire die Vielzahl der Werte, die dann zum Leben erwachen und sich in dir noch
deutlicher freuen. Spiire den Reichtum der Freundschaft, des Selbstbewusstseins, der
Kraft, der Klarheit, der Freiheit, der Inspiration, der Urspriinglichkeit, der Ganzheit, der
Liebe, der Einsicht, der Fruchtbarkeit und der Kreation und schlieBe Freundschaft mit
all diesen Werten, die deine Existenz so reich machen. Lass dich von ihnen beeinflussen,
denn die Melodie gibt viel Raum dafiir. Geniel3e die wertvollen Tiefen deines Selbst und
finde dadurch Vertrauen in die Gutheit, Fille und Tiefe des Lebens, von dem du ein Teil
bist. Und vergiss nicht, dass die Sonne nie untergeht, sie ist nur fiir einen Moment auf
der anderen Seite! So wie ein geliebter Mensch, der kurz von zu Hause weg ist, dich aber
bei jeder Begegnung mit Liebe, mit Strahlen, wieder willkommen heif3t, in der Hoffnung,
dass auch du so sehr von deinen wesentlichen Werten ausstrahlst.

Die Kraft und der Einfluss dieses Umarmungsliedes
o Lisst dich mit den essentiellen Werten deines ,,Selbst™, deiner Seele, anfreunden.

Dauer: 19.25 Minuten.

58



Celebrations of Light

Celebrations of nght — Mantras fir das Ajna-Chakra

Mantras for
theajnachakea | Funf meditative Mantras flir spirituelles
Zusammensein, spirituelle Inspiration,
Anandajay Ehrerbietung, Mitgefiihl und Verbundenheit.

1. Maha Mantra

2. Gayatri Mantra

3. Aum Mani Padme Hum Mantra
4. Aum Namo Bhagavate Mantra
5. Samadhi Embrace Song

Diese Mantras helfen dir, dich fir das ,Erhellende®, ,,Raumgebende” und
,,Erleuchtende® von dir zu 6ffnen, ob das nun Einsicht, Spiritualitit, Gott oder ,,Licht®
genannt wird. Du wirst wieder erfillt durch den tiefen Wert des ,,Lichts®, um dadurch

genidhrt und inspiriert zu werden, sodass du wieder vertrauen kannst auf seine
schopfende Kraft.

Das Album beginnt mit der Maha Mantra, das wichtigste hinduistische Mantra, in welcher
der Wert von Krishna als das ,,Licht von Liebe* besungen wird. Der Begriff Krishna steht
fur Liebe als Basis von deinem mitmenschlichen Handeln und 14dt dich ein, aus einer
liebevollen Klarheit zu leben als Respekt fiir die Schépfung und deine Mitmenschen.

Die Gayatri Mantra ist auch ein sehr wichtiges hinduistisches Mantra, in welcher das
,,Licht™ als die wichtigste spirituelle Kraft, jegliche Dunkelheit aus deinem Bewusstsein
vertreibt. Es ist ein meditativer Genuss, vollig durch dieses spirituelle ,,Licht umgeben
zu sein, dadurch freier zu werden, und von einem offenen Bewusstsein heraus zu leben.

Das dritte Mantra ist die Aum Mani Padme Hum Mantra, das wichtigste Mantra des
tibetischen Buddhismus, in welcher das ,,Licht” von ,,dem Juwel in dem Lotus deines
Herzens* besungen wird. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlendste Aspekt
deines spirituellen Herzens, der Brunnen von Liebe in dir.

Die Awum Namo Bbhagavate Mantra besingt dein Verlangen nach dem ,,Licht des grofleren
Ganzen®, von Bhagavate, von dem Goéttlichen. In diesem beruhigenden Mantra 6ffnest
du dich langsam weiter fir den Tiefgang. Du machst stets mehr Kontakt mit der
Helligkeit, die das ,,Licht™ dir gibt.

Der Samadhi Embrace Song 6ffnet dich fiir deine spirituelle Verbindung mit anderen. Das
Mantra gibt dir eine sanfte Umarmung, und lidt dich ein, den Wert von Samadhi
(spirituelles Licht), die Erfahrung des Eins-Seins in dir zuzulassen.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-light
Info Ajna-Chakra (Stirnchakra): sieche Chakrabeschreibung auf Seite. 195.

59



Celebrations of Light

Maha mantra

Mantras for

the ajna

(@{ Anandajay

’ ,& a0 - e
Toa e \§
Jy e
% B B
NS g
e a7 =

Track 1: Maha Mantra

— Der anziehendste innerste Wert in dir selbst

Mantra:

Hare Krishna, hare Krishna Aum

Krishna Krishna, hare hare Aum

hare rama, hare rama Aum
rama rama, hare hare Aum

Hare Krishna, hare Krishna
Krishna Krishna, hare hare
hare rama, hare rama

rama rama, hare hare

(Hare Krishna, hare Krishna)
(Krishna, Krishna)

(hare rama, hare rama)
(rama rama)

Freie Ubersetzung: ,»Oh sel gegriifit, gottliche Essenz, die alles zu sich hinzieht, denn du
bist unsere wahrhafte freudvolle Quelle. Sing deshalb voll Freude.*

Das Maba Mantra ist ein Krishna Mantra, das dich aus Freude tiber Krishna singen lasst:
der Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht. Wenn wir Mantras singen oder
héren, die diese Krishna-Energie interpretieren, singen wir tiber die liebevolle, freudige,
spielerische Energie des Gliicks und des inneren Friedens, nach der sich jeder sehnt.

Das Maba Mantra besingt auf verschiedene Weise die wahrhaftigste und freudigste
Essenz, die in jeder Seele anwesend ist: Krishna. Mit dem Wort Hare wird der meist
innewohnende Wert von Krishna gemeint. Das Wort Krishna bedeutet wortlich dunkel
und hat Bezug auf seine dunkelblaue Hautfarbe, die uns an die Unermesslichkeit des
Ozeans und des Kosmos erinnert. Dariiber hinaus bedeutet Krishna der innewohnende
Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht, weil die ganze Schépfung unablissig,
oft noch unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und letztlich von diesem
Verlangen aus auch mit ihm zusammenkommen wird. Das Wort Auw gibt an, dass du
die folgenden Worte und Klinge aus der Ganzheit des Seins erfahrst und zum Ausdruck
bringst. Mit dem Wort Rama wird Krishna gemeint, als die Inkarnation der Quelle jeder
Freude. Das Wort Awum lidt auch hier wieder dazu ein, die folgenden Worte und Klinge
aus der Ganzheit des Seins zu erfahren und zum Ausdruck zu bringen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Hilft dir, deine persénlichen Dinge abzulegen und befreit dich von weltlichen
Sorgen.

o Hilft dir, dich selbst zu fiihlen und reinigt dein energetisches Feld.

o Verinnerlicht dich, bringt dich zu deiner spirituellen Integritit und 6ffnet dich fir
die Beziehung mit deinem Wesen.

o Reinigt dein Herz, lisst die Liebe flieBen und lisst dich genie3en, von dem GréB3eren
umhillt zu sein.

o Unterstiitzt dich, aus und in spiritueller Offenheit zu leben.

Dauer: 23.53 Minuten.

60



Celebrations of Light Track 2: Gél)/dl‘ﬁ Mantra

Gayauri mantra — Hymne an das universelle, kosmische Licht

il ,|\:,m|' Mantra: Aunz bbur bhuvah svab, tat savitur varenyam, bhargo
= L7 wndainy | devasya dhimabi, dhyo yonab prachodayat

i ( .
hivareis ‘-v{ Freie Ubersetzung: ,,Oh meine kostbare Essenz, aus

v v s "';f' "’: reiner Hingabe 6ffne ich mich deinem strahlenden und
:f% ?V 8 etleuchtenden Glanz, der mich erschaffen und mit
oy /g : f heiliger Anwesenheit erfillt hat, sodass er mich
p. ¥ = erleuchtet und schutzt.”

Das Gayatri-Mantra 6ftnet dich fir das Licht der Existenz, das die Essenz von allem,
deine Seele, offenbart, und es ist dein erkenntnisreiches Bewusstsein, das dir hilft, heilend
zu handeln. Das Mantra besingt ,,Licht™ als den wichtigsten spirituellen Wert, der dich
umgibt, dich bescheint, nidhrt und dich leichter und freier macht, damit du wieder aus
einem offenen Bewusstsein heraus leben kannst. Im Gayatri-Gebet geht es um den Wert
des Lichts in all seinen Formen. Das, was wir mit dem Wort ,,Licht” meinen, wird im
Sanskrit und der altindischen Kultur, viel breiter empfunden. So bedeutet Licht aus dem
Sanskrit auch Liebe, sowohl im Sinne der Qualitit des inneren Geliebten, als auch im
Sinne der Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als
Bewusstsein Ubersetzt, nimlich als der Wert der Einsicht, das Licht, das die Dinge
sichtbar macht. Licht kann aber auch die Kraft bedeuten, die uns Licht gibt, Gott, oder
Licht als heilende Kraft. Aus dem Sanskrit ist Licht eigentlich jede Form von Freiheit
und Transparenz und wird als die wesentlichste Form der Nahrung angesehen. Licht ist
der Wert in der Geborgenheit der Mutterliebe, in der leitenden Kraft der Vaterliebe und
in der schiitzenden Kraft der gottlichen Liebe. All diesen Werten des Lichts wird durch
das Gayatri-Mantra Raum gegeben. Mége daher die Atmosphire des Gayatri-Gebetes dein
Bewusstsein so beriihren, dass du noch leichter in dein Seelenlicht eintrittst und du dich
im Kontakt mit diesem Licht als einen ,,Gliick in sich tragenden Menschen erfihrst.

Bedeutung der Sanskrit-Worter: Gayatri: Lied oder Hymne. Awum: das allumfassende
Ganze von allem. Bjub: die physische Welt. Bhuvah: der energetische Hintergrund der
Welt. Svah: die Authentizitit und Essenz dahinter. Taz: das, die Essenz von allem. Savitur:
das Licht des spirituellen Erwachens. Varenyam: die Verehrung von etwas Wertvollem.
Bhargo: reiner Glanz, Brillanz. Devasya: von Gott abgeleitet. Dhimabi: bewusstes
Zusammensein mit. Dhyo:  Einsicht geben. Yonah: innig, nah. Prachodayate:
Aufmerksamkeit schenken.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

Stimuliert dein Verlangen nach Erleuchtung und schenkt dir eine Lichtheilung.
Vertreibt Gefiihle der Begrenzung und 6ffnet dich fir dein inneres Licht.
Erhebt dich aus der Fixierung auf das Materielle und deine Gewohnheiten.
Stirkt die Integration deiner Seele in dein Menschsein.

Lisst deinen Lebensweg durch den Wert des Lichts inspiriert werden.

O O O O O

Dauer: 22.28 Minuten.

61



Celcbrations oF sttt Track 3: Aum Mani Padme Hum Mantra

Aum Mani Padme Hum mantra — Das JUWCI in deinem HCfZeﬂ, deine Seele
Mantras for
d“u‘dkw‘kj the ajna chakr Mantrﬂ. )
/—\g@ soundainy | Aum mani padme hum
’,} s i{( Aum namaba, mani padme bum
L wE Namabh Aum namaha, mani padme bum
_ d;yg 1‘1 7 B Namabh Aum namaha, mani padme, mani padme bum
"_‘g,}r ? X & (Mani padme hunm, Aum mani padpme hum
e ¥ g = Mani padme bum, Aum mani padme hum)

Auwumr mani padme bum

Freie Ubersetzung: ,,Oh mein Herz, jedes Mal, wenn ich mich mit dem leuchtenden
Juwel in deinem Kern verbinde, hért mein Schmerz des Getrenntseins auf natiirliche
Weise auf.”

Dieses tibetisch-buddhistische Mantra besingt das Licht des Juwels im Lotos deines
Herzens. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlende Aspekt deines spirituellen
Herzens, die Quelle der Liebe in dir und dieses Mantra symbolisiert deine spirituelle
Entwicklung als eine Prozession hin zum leuchtenden Juwel im Kern deines Herzens.
Mit der Sehnsucht nach dem Wesentlichen fiihrt dich diese Lebensreise durch alle
Gegensitze zur Essenz, die von Ganzheit umhillt ist. Lass dich von diesem inneren Licht
bertihren, nidhren und bereichern. Das ,,Licht™ beeinflusst alles, durchdringt alles und
tordert Wachstum und Entwicklung.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Lidt dich ein, deine Seele zu ehren und deinem spirituellen Verlangen Gestalt zu
geben.
Fordert deine Entwicklung der Hingabe und 6ffnet dich fir deine spirituelle Liebe.
Hilft dir, auf natiirliche Weise zu lernen, geduldig und offen zu sein.
Lisst dich erfahren, dass deine Seele fiir tiefes Gliick wichtiger ist als dein Ego.
Offnet dich durch das Akzeptieren deiner Inkarnation fur die tiefsten und
schonsten Werte deines Bestehens.

o O O O

Dauer: 25.31 Minuten.

Erlebnisgeschichte: Mein Dankgebet fiir meine Seele

Mein Lobpreis fiir und die Prozession zu dem Juwel im Kern meines Herzens

Ich sitze am Fulle des Himalayas, inmitten wunderschoner Bergketten und Natur, und
hére die Geige als Symbol meiner inneren Anwesenheit aufsteigen. Ihre Téne rufen mich

62



und machen mich empfindsam fiir meine innere Stille, empfindsam fiir die innere
Schonheit und Echtheit meiner Existenz. Ich bin ein Priester, ein Brahmane, ein Avatar,
ein einfacher Landarbeiter, ein von der Liebe und vom Kosmos geleiteter Mann, ein
Sinasi, ein Sidhu, ein Devotee, ein spiritueller Lehrer, ein spiritueller Mensch. Das
Geigenspiel interpretiert meine Sensitivitdt und Freude an allen Werten des Juwels in
meinem Herzen. Mein Herz, das nach mir ruft, beriihrt mich.

Sein Glanz darf mich ganz berithren. Bertihrt von dem inneren Juwel in meinem Herzen,
beginne ich, ihm zu antworten mit: ,,Oh meine Seele, oh meine Seele, ich hére dich, ich
tihle dich, ich erlebe dich, ich liebe dich.” Die sanften Geigenklinge begleiten mich,
bestitigen die Tiefe und Nahe des Kontakts und lassen mein Verlangen, meiner Seele,
dem Lotos in meinem Herzen, niher zu sein, immer deutlicher werden.

Aus dem Verlangen heraus, tiefer mit meiner Seele, mit dem Juwel in meinem Herzen
zusammen zu sein, bewege ich mich, begleitet von den Klingen der Geige, wie in einer
Prozession von meiner inneren Anwesenheit zu dem Juwel in meinem Herzen. Das
Mantra ,,Oh, ich griile mein kostbares und leuchtendes Juwel im Herzen® singe ich, um
mein Verlangen und meinen einzig wahren Wunsch deutlich hérbar zu machen. Ich singe
es, um anzuzeigen, dass ich komme. ,,Oh Seele, ich mache mich auf den Weg zu dir und
mein Gesang und mein Grul3 an dich werden mich begleiten und mich tiefer und tiefer
nach unserem Zusammensein sehnen lassen.*

Ich verlasse mein Haus (das die vertraute Umgebung symbolisiert) und mache mich in
einfacher weiller Kleidung auf den Weg durch die bergige und zerkliftete, unberiihrte
Natur mit wilden Wiesen und Wildern, mit terrassierten Reisfeldern, mit Sonnenschein
und Wolken, mit Menschen, die auf den Feldern arbeiten, mit kleinen Weilern, in denen
spielende Kinder und bellende Hunde die immense Stille unterbrechen. Ich hére auch
immer wieder die Geige, die mich begleitet und ruft.

Das Griin in der Gegend wird immer spitlicher, und die schneebedeckten Berggipfel
sind immer deutlicher zu sehen und fast zu spiiren. Es gibt viele Felsen, tiirkisfarbene
Wasserbiche, Wasser- und Windgeriusche und gelegentlich einen sorgfiltig errichteten
Haufen gestapelter tibetischer Gebetssteine mit Gebetsfahnen, die an Bambusstiben
flattern. Hier und da ein verwitterter alter und windgebeugter Baum, unter dem es ein
wenig Schatten gibt. Dort ruhe ich eine Weile aus und spiire die immer tiefer werdende
GroBartigkeit meines inneren Herzens. In dieser Abgeschiedenheit bin ich tief mit der
Natur verbunden und das innere Juwel ruft mich immer stirker.

Ich habe mein alltdgliches Umfeld und Handeln losgelassen und bin den Elementen der
Natur und mir selbst ndhergekommen. Ich habe mich von allen Arten von Emotionen
gel6st und bin der Stimme und dem Gefiihl meiner Seele, des Juwels in meinem Herzen,
nihergekommen. Die berithrenden T6ne der Geige rufen noch stirker nach mir als
zuvor. Ich entwaffne mich. Ich fiihle mich unbekleidet. Ich etlebe eine tiefe Wahrheit,
die durch mich hindurchgeht, und die von meinem Verlangen herkommt.

Dann sehe ich in der Ferne die Hohle, zu der mich meine innere Anwesenheit geftihrt
hat. Sie liegt dort wie ein Herz, das auBlerhalb der Hektik des Alltags liegt und in den
Urkriften der Natur aufgeht. In ihr liegt ein groB3artiges Juwel sicher verwahrt und ist nur

63



fir denjenigen zuginglich, der aus einem inneren Ruf heraus voll Verlangen die Reise zu
ihr unternommen hat.

Als ich mich der Hohle nihere, flammt Aufregung in mir auf und ich komme in eine
intensivere Beziehung zu meinem Herzen und seinem grofBartigen Kern. Ich freue mich.
Ich spiire mein Herz schlagen und rufe zwischen meinem Gesang: ,,Ja, ich komme, ja,
ich komme.” Auch meine Anwesenheit spirt diese Verziickung und jubelt mit mir,
wihrend sie mich weiter zum Eingang der Hohle fihrt. Die Stille dieser weiten
Berglandschaft hilft mir, ungestort zu erfahren, wie sehr ich mich nach einer Begegnung
mit meiner Seele sehne. Die Geige ruft mich, das Juwel fihlt sich nah an.

Als ich die Hohle erreiche, fiihrt mich meine innere Anwesenheit wie ein Engel hinein.
Ich fiihle mich ganz bei mir angekommen und bin tief bewegt. Fin besonderer Friede
kommt tiber mich. Ich fithle mich von allen Alltagssorgen befreit und steige wie in einer
Prozession, vollig wach und prisent, fithlend, klar, erwartungsvoll und voller Sehnsucht,
langsam tiefer in die Hohle hinab. Ich fiihle, dass ich in mein Herz hinabsteige. Mehrere
Tibeter und Sidhus erscheinen und fithren mich zusammen mit dem Engel in das Innere
der Hohle, zum Juwel. Sie begleiten meinen Abstieg mit Handtrommeln, Glocken und
ihren summenden Stimmen. Tiefe Emotionen und Erschiitterungen tiberwiltigen mich
und bringen mich in eine hohe Sensitivitit. Es ist eine intensive Ruhe und das Vertrauen
in den Wert meines inneren Herzens und des darin ruhenden Juwels da. Tiefe Emotionen
und intensiver Frieden wechseln sich ab.

Als ich mich dem Juwel nihere, sehe ich, wie aus einem Spalt von oben ein Strahl hellen,
weillen Lichts auf es fillt. Ungeheuer helles Licht, das vom Juwel in alle Richtungen
strahlt. Ich bin voller Staunen, fast geblendet von all dem Glanz und der Schonheit, die
nun auch mich berthrt. Ich sptire das intensive Bediirfnis, das Juwel mit meinem Herzen
und meinen Hinden zu berithren, mich zu seinen Fiflen zu setzen und all meiner
Sehnsucht nach dieser tiefen Beziehung véllige Freiheit zu geben. Endlich erfahre ich die
Begegnung mit dem Juwel, dem Kern meines Herzens, mit meiner Seele.

Voller Lob, Dankbarkeit, Intensitit, Berithrung, Erftllung und Verlangen, begleitet von
dem Summen aller Sadhus und Tibeter um mich herum, versinke ich in ein tiefes, sich
selbst wiederholendes Gebet. Ein Gebet, das meiner aufrichtigen Dankbarkeit fiir den
Kontakt mit dem entspringt, was in meinem Herzen leuchtet und mein Wesen erhellt,
mit dem, was ich im Grunde bin. Voller Hingabe gibt es nur noch Herz, Liebe und Glanz,
Beseelung. Ich bin mit dem, was ich wirklich bin. Ich bin bei dem funkelnden Juwel
meines Herzens und singe nur unablissig seine Wahrheit...aum mani padme bum.

Erfillt, geheilt und bereichert, langsam und immer noch dieses Mantra wiederholend und
alle anderen hinter mir lassend, gehe ich wieder hinaus, um inmitten der riesigen Berge
am Rande der Hohle still zu werden und zu spiiren, wie alles, was ich erlebt habe, in mir
lebendig ist und wirkt. Wie ich jetzt mit meinem Herzen verbunden bin, mit dem Juwel
meines Herzens und seinem Glanz. Ich erfahre, dass ich es bin, dass ich mit meinem
Wesen, mit meiner Seele, mit dem Juwel in der Héhle meines Herzens tibereinstimme
und still bin.

64



Eelcbrations illieit Track 4: Aum Namo Bhagavate Mantra

Aum Namo |“1;1'__".1\';||:' mantra — Das Wesendlche ln auem Leben

Mantras for

the ajna

Mantra:
Aum namo bhagavate vasudevaya
Aum namo bhagavate vasudevaya

Anandajay

Aum namo bhagavate vasudevaya (vasudevaya)
Aum namo bhagavate vasudevaya (vasudevaya)

Freie Ubersetzung: ,Oh sei gegrifit, glinzende
Beseelung, die in allem anwesend ist.*

Das Sanskrit-Mantra _Awum namo bbagavate vasudevaya besingt das Wesentliche, das in allem
Leben und somit auch in dir als Beseelung vorhanden ist. Das Wort 4w gibt an, dass
du die folgenden Worte und Klinge aus der ,,Ganzheit des Seins* erfihrst und zum
Ausdruck bringst. Das Wort Nazo bedeutet ,,sei gegriifit und reicht an, dass dieser Grufl
mit Ehrerbietung und mit einer Verbeugung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort
Bhagavate driickt aus, dass es um ein respektvolles und erhabenes Wesen geht, das glinzt
oder strahlt durch seine Art zu ,.;sein®. Das Wort Vasudeva ist der Name von Krishnas
Vater und mit der Nachsilbe -yz ist hier Krishna (wortlich das Wesentliche, das die ganze
Schépfung zu sich hinzieht) als der Sohn von Vasudeva gemeint, aber das Wort
Vasudevaya bedeutet auch das Wesentliche, das in allem und jedem anwesend ist.

“

Das Wort Krishna wird auch als ,,derjenige, der ohne Ende (na) existieren kann (krish)
tbersetzt, d.h. er oder das, was ewig, dauerhaft ist, ist das Wesentliche. Die Krishna-
Energie ist eine Energie, die damit zu tun hat, wie wir leben und welche Freude wir
dadurch in unserem Leben erfahren. Es ist die freudige Energie, die aus der Dankbarkeit
fiir das entsteht, was du vom Leben empfingst. Es ist die Energie der Gliickseligkeit des
Herzens, der Liebe der Seele, des Friedens des Wahren, das nicht stirbt, und damit der
Essenz des Lebens.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Lisst dich wieder ein wiirdiger Teil des Ganzen sein und 6ffnet dein Herz.

o Entkrampft deinen gesamten Seinszustand und bringt dich wieder in Beziehung zu
allem was dich umgibt.

o  Schenkt dir Trost und beruhigt deine Angste.

o Nihrt dich wie ein Vater und umarmt dich wie eine Mutter.

o All diese Aspekte unterstiitzen dich dabei, dich wieder fiir den leuchtenden
Horizont deines Lebens und das groBere Mysterium, dessen Teil du bist, zu 6ffnen.

Dauer: 17.31 Minuten.

65



elcbiations oHilk it Track 5: Samadhi Embrace Song

Samadhi Embrace song — Ehrung deiner spirituellsten Erfahrung
Mantras for

‘,u\._aku-ui‘.““ hednachidba ) Mantra:
/—\& Aandsiv | Samadbina, samadbina, samadbina, samadhina, samadhina

,» A {‘ (Samadhi samadhina, samadhi samadhina, samadhina)
e g, N

;y :‘k ';;V % Freie Ubersetzung: ,,Durch Meditation komme ich in
‘-‘;} “‘ S & die bewusste Erfahrung des ,Seins‘ und bin offen fiir
. Vg £ die wesentliche Finheit von allem.*

Das Sanskrit-Wort samadhi bedeutet ,,zusammenkommen®, | eins werden®. Die Wurzel
sama bedeutet gleich und so geht es um ein Zusammenkommen, bei dem beide gleich
sind. Gleich nicht so sehr in der Form, sondern in der Essenz, dem Inhalt, dem Wert
und der Wesentlichkeit. Der Sanskrit-Begriff dbi bezieht sich auf die Weisheit von dir als
Mensch, von dir selbst. Im Samadhi kommen das Du, das durch Empfinglichkeit mit
dem Wert deiner Innetlichkeit erfillt ist, und das Du, das sie erfihrt und dadurch sanft
und offen geworden ist, so eng als Gleiche zusammen, dass es sich wie eins anfiihlt. Dein
Sein und das Sein kommen hier sehr eng und intensiv zusammen. Deine Quelle, deine
Seele, und die Essenz, die Seele des Lebens, kommen in der Empfinglichkeit so tief wie
moglich zusammen und fihlen sich dadurch eins. Der Begriff Samadbi steht fir die
positive Kraft der gefithlvollen Verbindung mit allem, was ist.

Der Samadhi Embrace Song 6ftnet dich fur deine spirituelle Verbindung mit anderen und
die weiteren Moglichkeiten dazu. Das Mantra gibt dir eine sanfte Umarmung, indem es
den Wert von Samadpi, die Erfahrung des Einsseins durch Beziehung, begleitet von der
Geige, in dir zuldsst. Samadpi ist ein wichtiges Konzept aus der Yogaphilosophie und
driickt aus, wie die Polarititen in dir, der Abstand zwischen dit und dem anderen oder
zwischen dir und der Welt, sich soweit annihern konnen, dass sie schlieBlich die
Harmonie einer Ganzheit in diesem Bereich erfahrbar machen. Als Mensch bist du
natiitlich begrenzt, aber in deiner Nichtigkeit bist du dennoch auch in der Lage, die
Vollstindigkeit der Ganzheit zu erfahren.

Lass durch diesen Embrace Song geschehen, dass das ,,Du, das erfdhrt” und das ,,Du, das

t“ als eine Weisheit, ein Frieden, ein Sein zusammenkommen. Lass sie liebevoll
zusammenkommen, Seite an Seite, sich verflechten und Zusammensein. Du spurst, was
dann in dir passiert, was lbrigbleibt, was fiir eine Atmosphire dann entsteht. Mache es
dir nicht zu schwer, sondern lerne, dich mit dir selbst zusammenkommen zu lassen, mit
jedem Mantra wieder aufs Neue. Zusammenfallen, aus Liebe flreinander, fiir die
Ganzheit, die du bist, und fir den ungeteilten Wert, in Frieden zu sein, der daraus
entsteht.

Die Kraft und der Einfluss dieses Embrace Songs
o Lisst dich mit dem Wert des Eins-Seins, Freundschaft schlief3en.

Dauer: 22.33 Minuten.

66



Celebrations of Peace

Celebrations of Peace — Mantras fur das Sahasrara-Chakra

Mantras for

the sahasrara chakra 1 Finf  meditative  Mantras  fur  spirituelles
. Selbstbewusstsein,  spirituelles ~ Mitgefiihl,
Anandsjay | Bridetlichkeit, Respekt und Frieden.

1. Hamsa Mantra

2. Aum Namo Narayanaya Mantra
| g 3. Tattvamasi Mantra

4. Radeshyam Mantra

5. Shanti Embrace Song

Diese meditativen Mantras 6ffnen dich fiir dein tiefes Verlangen nach innerem und
aullerem Frieden.

Die Begleitung beginnt mit der schon so lange in dir anwesenden elementaren Frage:
,Wer bin ich?* Die Hamsa Mantra antwortet auf eine musikalische Weise mit: ,,Wenn du
dich o6ffnest fiir deine innere Tiefe, dann fiihlst du von selbst den Frieden der da
anwesend ist.”“ Wenn du das fiihlst, wird deine Antwort sein: ,,Diesen liebevollen Frieden,
den ich dadurch in mir selbst erfahre, wiinsche ich von Herzen auch mit der Welt zu
teilen.*

Die Aum Namo Naranyana Mantra unterstitzt deinen Wunsch, um diesen Frieden Mantra
nach Mantra mit der Welt zu teilen. Du wirst dir dann davon bewusst, gerade durch das
Teilen dieses inneren Friedens mit der Welt, dass jeder diesen gleichen liebevollen
Frieden als Essenz in sich trdgt, und die Tattvamasie Mantra bestitigt das auf intensive
Weise. Das Erkennen dieses liebevollen Friedens als Essenz von dir selbst und von
anderen bringt ein tiefes Gefiihl von Verbundenheit zuwege.

Dieses Gefiihl wird in der Radeshyam Mantra bestitigt, denn sie geht iiber die Dankbarkeit
fir jeden Menschen, der sich an die Essenz des Lebens weiht. Nach dieser Begleitung ist
nur noch Stille und Frieden da, sowohl in dir als um dich herum in deinem energetischen

Feld.

In dem folgenden Shanti Embrace Song 6ffnest du dich fiir die Harmonie des inneren
oder spirituellen Friedens, des urspriinglichen Friedens, der, wenn er einmal tief in dir als
dein Ursprung gefiihlt wird, alle Bereiche deines Lebens durchdringt und Frieden schenkt
und damit auch deinen Wunsch nach Frieden in der Welt unterstiitzt. Nach dieser
Begleitung gibt es nur noch Stille und Frieden, sowohl in dir als auch in deinem
energetischen Feld um dich herum.

Album-Infos: www.anandajay.org/de/albums/celebrations-of-peace
Info Sahasrara-Chakra (Kronenchakra): siche Chakrabeschreibung auf Seite. 196.

67



Celebrations of Peace Track 1: Hamsa Mantra
Hamsa Mantra — DB,S lebende Jetzt Zulasseﬂ

Mantras for

the sahasrara chakra
Mantra:

/_\ - Avndsiy | Hamsa Aum, Hamsa Aum, Shivaham

‘,!lﬁ*‘“ﬁ Sobam, Sobam, Shanti Mangalam

B bty Ty \

} J& __#?"3 ? \ Shivaham, Shivabam, Shivabam, Shivaham
T 5} XS

ervias

Freie Ubersetzung: ,,Wer bin ich? Wer bin ich? Ich bin das ewige Jetzt! Ich bin das, was
ich bin. Ich bin das. Und wenn ich das, was ist, sein darf, komme ich ganz von selbst in
einen gesegneten Frieden. Ich bin, ich bin das. Ich bin das, was ich bin. Ich bin das ewige
Jetzt.*

Hamsa bedeutet sowohl ein weiller Schwan als Symbol der Reinheit als auch ,,Wer bin
ich®“? Das Hamsa-Mantra stellt diese Frage und die Antworten sind dann Sobaz (Ich bin
das, ich bin, ich bin das) und Shivabam (Ich bin das lebende Jetzt). Das Mantra beginnt
daher mit einem kutrzen Gebet von Hamsa Awm, Hamsa Aum, Shivabam: ,,Oh
allumfassende Wirklichkeit, wer bin ich? Oh, ich fihle es, wenn ich mich wirklich 6ffne,
ich bin das lebende Jetzt.

Dem Mantra fiigte Anandajay die Worte Shanti Mangalam hinzu. $Shanti bedeutet innerer
Frieden und Mangalam bedeutet auserwihlt, gliicklich machend, segnend. Die Erkenntnis,
dass du im Wesentlichen das lebende Jetzt bist und dass du dort deine eigene Prisenz in
Reinheit als ,JIch bin Das“ (das eine lebende Jetzt) erfihrst, bewirkt den
auBlergewohnlichsten und besonderen Frieden, den es gibt, nimlich das Wohlbefinden
als Ergebnis des hochsten Wissens: Shzva.

Anandajay hofft, dass du dir beim Zuho6ren immer wieder diese Antwort gibst: Sobam
(Ich bin, der ich bin, ich bin das) und Shivaham (Ich bin das lebende Jetzt) und sie geben
dir dann den auBergew6hnlichsten Frieden, den es gibt. Im letzten Teil des Mantras ist
dieser besondere und auserwihlte Frieden dann wirklich wahr geworden und deshalb
gibt es dann nur noch die Wiederholung von Shzvaham (,,)a, ich bin das lebende Jetzt™).

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Entspannt die Wirbelsdule und reinigt den Brustbereich von Spannungen und
Negativitit.
Offnet dein SteiBBbeinchakra und beseitigt Spannungen im Becken.
Wirkt beruhigend, beruhigt dein Gehirn und besinftigt dein Kehlchakra.
Schenkt Freiheit fiir Mitgeftihl und Mitmenschlichkeit.
All diese Aspekte unterstiitzen dich, aus und in spiritueller Offenheit zu leben.

o O O O

Dauer: 22.40 Minuten.

68



Celchirions dleat Track 2: Aum Namo Narayanaya Mantra
Aum MNamo X.II'Hl\':I[I.I.\'.I mantra —_ Beseelter Frledeﬂ fur dle Welt

Mantras for

e sthasara chakea | Mantra: Awum namo narayanaya, Aum namo narayanaya
Aum namo narayanaya, Aum namo narayanaya (narayanaya)

Freie Ubersetzung: ,JKomm, komm, blihendes Leben,
komm, komm, komm in mich, komm, komm
liebevolles Leben, komm und strahle in mir.*

Oder anders gesagt: ,,Ich beuge voller Ehrerbietung vor
der Essenz des Lebens und lasse sie damit reibungslos in mir zu, sodass ich durch diese
Vishnu-Energie in Frieden komme und die Welt auf diese Weise mit beseeltem Frieden
unterstiitze.*

DieseMantra lddt ein, dich mit der Essenz der Vishnu-Energie, Narayanaya, zu verbinden,
dadurch in Frieden zu kommen und so am Weltfrieden beizutragen. Narayanaya oder
Narayana ist ein anderer Name fiir Vishnu, die alles durchdringende Essenz in allem, was
ist, die allem zugrunde liegt, es unterstiitzt und somit erhalt.

Das Mantra Awum Namo Narayanaya ist seit Tausenden von Jahren ein Mantra fiir den
Weltfrieden. Es zu singen bedeutet, mit sich selbst in Frieden zu kommen, denn wenn
du stindig die ishnu-Energie, die Essenz des heiligen (ganzen) Lebens, in dir zuldsst,
wirst du auch Frieden in die Welt ausstrahlen. Das Mantra lidt dich dazu ein, dich mit
der Essenz der Vishnu-Energie zu verbinden: Narayanaya. Mogest du auf diese Weise
Frieden erlangen und zum Weltfrieden beitragen. M6ge Narayanaya dich also erreichen,
beeinflussen und besinftigen. Sein Wert ist die Essenz, die in allem vorhanden ist, und
genau diese Essenz bringt Frieden, denn was tberall ist, kennt keinen Streit und
beinhaltet das ultimative Miteinander und Einssein: den wahren Frieden.

Der etymologische Hintergrund des Mantras: Das Sanskritwort #aara bedeutet , lebende
Qualitit™, aber auch ,,Zufluchtsort™ oder ,,Ruheplatz®. Der wichtigste Ruheplatz fiir
jedes Lebewesen ist seine Essenz oder Seele und das ist 17sbnu. Durch den Einfluss der
Essenz ist das Leben tiberall von dieser Essenz durchdrungen (beseeltes Leben). Naara
wird auch als die totale Dreieinigkeit gesehen: Brahma, Shiva und 1ishnu zusammen, das
gesamte Leben der Schépfung (Brabma), der Transtormation (Shiva) und der alles
durchdringenden und nihrenden Essenz (177shnu). Das Sanskritwort narayan bedeutet
,-das Hochste, tiber das nichts hinausgehen kann®, das ist die Essenz der 1Zshnu-Energie.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

O  Macht dich dir deiner selbst bewusst, verbindet dich mit deinem Ursprung und lisst
dich, dich selbst lieben.
Befreit die Energie deines Herzens und ldsst dein Herz wieder singen.
Macht dich wieder feinfiihlig fiir die Schonheit des Lebens und dein Inneres.
Lisst die Liebe in dir flieBen und Frieden entstehen mit allem, was lebt.
Unterstiitzt dich, aus deiner friedvollen Beseelung heraus zu leben.

Dauer: 22.22 Minuten.

O O O O

69



Celebrations of Peace Ti" daé 3: Tdﬂ”dﬁﬂlﬂ' Mdﬂfi"d
Tattvamasi mantra — Das was du wesentlich bist, liebhaben

Mantras for

the sahasrara chakra Mantrﬂ: Sbﬂﬂl‘lj Sbﬂﬂl‘l) Sbﬂﬂfl

/_\ I Anandajay A/?ﬂw Brgblﬂﬂf”ﬂ.

‘,!l_"i‘“.,' tat tvam asi

A '\ff"x;a ",'& '. ayam atma Brabman

S - S . . .

L A% ./ > Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum
e Mg 4

L A L)

Freie Ubersetzung: ,,1ch wiinsche jedem inneren Frieden. Wenn ich mich selbst tief fiir
das 6ffne, was ich bin, dann erfahre ich das Absolute. Dann erfahre ich, dass ich das
Absolute bin und dass dieses Absolute mein wahres Selbst ist.” In Kiirze: ,,Im Herzen
bin ich Essenz, bist du Essenz und diese Essenz ist unser wahtes Selbst, unsere Seele.*

Tattvamasi bedeutet ,,das bist du®. Kurz gesagt bedeutet es, dass du lebst, bist und
existierst, dass du die Essenz der Manifestation bist und das Absolute in dir trigst.

Shanti ist das Sanskrit-Wort fir den Frieden, der, sobald du ihn tief in dir als deinen
Ursprung fihlst, alle Bereiche deines Lebens durchdringt und damit auch deinen Wunsch
nach Frieden fiir die Welt unterstitzt. Dieser Friede geht viel tiefer als ein Friede, der nur
durch die Abwesenheit von Konflikten entsteht, er kommt dadurch, dass du deinen
inneren Reichtum und die Befreiung, die er dir schenkt, voll und ganz anerkennst.

Abam bedeutet: ich, mein, meine Anwesenheit hier. Brabma bedeutet: in Bezug auf das
Absolute, die Schopfung und die heilige Erkenntnis. As#7 bedeutet: ich bin, ich fihle,
ich erfahre. Taz bedeutet: das, es. Tvam bedeutet: du. Tafvam bedeutet: Wahrtheit, tiefste
Essenz. Asi bedeutet: du bist. Afyam bedeutet: er, es, dies, das was folgt. Asman bedeutet:
das hohere Selbst, die Seele, der spirituelle Atem. Brabman bedeutet: das Absolute, das
Schépfende, heilige Erkenntnis. Awum Shanti Aum bedeutet: Sei ganz und sei ein Teil des
grolen Ganzen. Wenn du dich von dort aus fiir deinen Kern, dein Wesen oder deine
Essenz 6ffnest, kommst du ganz von selbst in einen inneren Frieden.

Das Tattvamasi-Mantra besingt also, dass du dir aus dem inneren Frieden heraus des
Absoluten in dir selbst bewusstwirst, dass du dieses Absolute bist, dass dies dein wahres
,»oelbst™ ist und dass dich dieses Bewusstsein immer wieder in inneren Frieden bringt.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o  Wirkt segensreich, indem es dir erlaubt, ,,ganz und gar so zu sein, wie du bist®.
Bringt dich ins Licht, macht dich anwesend und 6ffnet dich fiir das gro3e Ganze.
Hilft dir, dich selbst und andere nicht abzuweisen und erzeugt Zuneigung.
Lisst alles zusammenkommen und reinigt alle Geftihlsbereiche.
All diese Aspekte helfen dir, dich zu verbinden, mit allem in Harmonie zu sein und
den Wert zu erfahren, der entsteht, wenn sich alles erginzen darf.

o O O O

Dauer: 27.48 Minuten.

70



Celebrations of Peace Track 4: Rﬂd/?éﬁf/?)/diﬂ Mantra
Radheshyam mantra — Den spirituellen Wert von Beziehungen ehren
the sahasrara chakra Mantra:
/_\ anandsjoy | _Aum
4 Aum Radhe Krishna

gt Aum Radbe Govinda
P f#}'g Aum Radbe Gopala
N £ Radbe Radbe
s _u-"éﬁ" %
Bho —u88 Radhe Radhe Radbeshyam, jai Sri Krishna Radbeshyam

Radheshyanm, Radheshyam, Radbeshyam

Freie Ubersetzung: ,»Oh, liebevolle, mit dem Ursprung verbundene Verehrerin, wie
schén, dass du die alles anziehende Quelle des Lebens ehrst, um vollstindig mit ihr
zusammen zu sein.

Dieses Mantra besingt den spirituellen Wert einer zwischenmenschlichen
Liebesbeziechung und den Wunsch, im Austausch der gegenseitigen Energie ganz prisent
zu sein. Das Mantra beschreibt die Schonheit, Zirtlichkeit und Tiefe der gleichzeitigen
Interaktion mit dem eigenen und dem inneren Selbst des anderen sowie mit dem
Allumfassenden. Die Fuhlbarkeit des Menschlichen, die Tiefe des Beseelten und das
Allumfassende der Ganzheit kommen in dieser spirituellen Liebesbeziehung zusammen.

Radha ist der Name von Krishnas meist ergebenen Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort
Radha bedeutet deshalb: vollkommene liebevolle Hingabe. Das Wort Radbeshyam driickt
aus, dass durch das Verlangen nach Wesentlichkeit und durch liebevolle Hingabe,
Schopfung und Schépfer (alles anziehende Essenz und das was sie anzieht)
zusammengebracht werden. Das Wort Ja: ist ein freudvoller Anruf an das Wesentliche,
welches ehrenwert und befreiend ist. Mit der Vorsilbe Sh7 wird ehrfiirchtig die glorreiche
Wiirde von Krishna ausgedriickt. Das Wort Krishna bedeutet wortlich dunkel und bezieht
sich auf seine dunkelblaue Hautfarbe, welche uns an die Unermesslichkeit des Ozeans
und des Kosmos erinnert. Dartiber hinaus bedeutet Krishna der innewohnende Wert der
Essenz, die alles und jeden anzieht, weil die ganze Schépfung unablissig, oft noch
unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und letztlich auch mit ihm vereint wird.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras

o Heilt die Gefithlsebene in dir, die dir den Raum gibt, zirtlich zu sein.

o Durchbricht deine Gefiihle der Einsamkeit und gibt dir das Verlangen und den Mut,
tiefe Verbindungen mit anderen einzugehen.

o Beseitigt die Neigung zu negativen Gefiihlen, Gedanken und Intentionen.

o Schenkt dir Vertrauen in die Echtheit der reinen, spirituell orientierten Liebe.

o Lisst dich von innen heraus spiiren, welche Beziehungen deiner reinen, spirituellen
Liebe wiirdig sind.

Dauer: 24.40 Minuten.

71



Celebrations of Peace Track 5: Shanti Embrace SO”g
Shanti Embrace song — In Frieden baden

Mantras for

the sahasrara chakra

Mantra:
anndsive Ay Shanti Aum, Aum Shanti Aum, Aum Shanti Aum

Freie Ubersetzung: ,,Oh wesentlicher Friede, fulle
mich.*

Der Shanti Embrace Song ehrt den friedvollen Ursprung
von allem und erweitert deine Offenheit fir die spirituelle GroBartigkeit des Lebens und
seiner Essenz. Das Mantra 6ffnet dich fir die Harmonie des inneren oder spirituellen
Friedens. Shanti ist das Sanskrit-Wort fiir den urspriinglichen Frieden, der, wenn er
einmal tief in dir als dein Ursprung empfunden wird, alle Bereiche deines Lebens
durchdringt und Frieden schenkt. Das geht viel tiefer als ein Frieden, der nur durch die
Abwesenheit von Konflikten besteht und auch nicht das Ergebnis von Verhalten oder
Beziehungen ist, sondern von innerlich erkanntem Reichtum und Befreiung.

Das Sanskrit-Wort Awm, ohm oder om kann auf viele Arten erklirt werden, aber alle
Erklirungen zusammengenommen hat es die Bedeutung von zusammenbringen, alles
zusammenbringen. So lenkt es unsere Aufmerksamkeit auf die Erfahrung der Ganzheit.
Das Wort .Aum erscheint sowohl vor als auch nach dem Wort Shanti, um zu betonen,
dass das Wort Shanti aus einem Gefiihl der Ganzheit heraus zu verstehen ist, aus einem
meditativen Geflihl, aus einer allumfassenden Wahtheit. Aum Shanti Aum bedeutet also,
dass es im Grunde nichts als inneren Frieden gibt. Als Mantra mit Aum davor und danach
mochte es dir sagen: ,,Sei ganz und sei ein Teil des groen Ganzen, und wenn du dich
von dort aus fiir deinen Kern, dein Wesen oder deine Essenz 6ffnest, wirst du ganz von
selbst in den inneren Frieden kommen, den dir die Klinge des Wortes Shanti vermitteln
mochten.

Erlebe, wie schon es ist, getragen von der liebevollen Melodie und den Klidngen dieses
Mantras, dein Verlangen nach Frieden auszudriicken oder innerlich zu wiederholen.
Frieden ist nicht das Gegenteil von Kampf, sondern Frieden bringt eine tiefe Verbindung
mit allem bis hin zu seinem Ursprung. Frieden ist Harmonie und Zusammengehérigkeit
miteinander. Frieden ist das, was die Welt um dich herum, aber auch die Welt in dir am
meisten braucht. Im Frieden findet alles Ruhe und Klarheit, Werte, die du brauchst, um
dein Inneres zu verstehen, um das Leben zu begreifen und um frei von Widerspriichen
und Polaritit zu sein. Frieden heilt, Frieden ist Liebe, Frieden bringt Vergebung, aber
Frieden versohnt auch, verbindet und erfreut zur gleichen Zeit. Lass die Liebkosungen
von Shanti Gber und durch dein Herz gehen und bringe dich selbst in einen anderen,
wertvollen und von Liebe erfiillten Seinszustand.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
o Lasst dich mit dem wesentlichen Frieden in dir Freundschaft schlieBen.

Dauer: 20.10 Minuten.

72



73



2. Meditations-Alben:

33 kontemplative Mantras

1. Mantra-Meditations:
Sacred Sounds part 1

2. Meditative Adoration Mantras:
Sacred Sounds part 2

3. Devotional Recitations:
Sacred Sounds part 3

4. Meditation Prayers:
Sacred Sounds part 4

5. Meditation Puja & Prayer Songs:
Sacred Sounds part 5

74



Sacred Sounds Musikmeditationen

Um deine Meditationserfahrung zu unterstiitzen, hat Anandajay die fiinfteilige
Musikalbum-Serie ,,Sacred Sounds® mit verschiedenen Formen der Mantra-Meditation
herausgebracht, die du zur Vorbereitung auf deine Meditation verwenden kannst.

Das erste Album Mantra Meditations besteht aus 6 einfachen, verinnerlichenden Mantras,
umrahmt von beruhigenden Hintergrundklingen von Klangschalen, Glocken und
Tanpura-Toénen. Die Dauer und die Phasen der Stille sind bei den Mantra-Meditationen
bereits vorgegeben, sodass man sich noch leichter auf die Meditation einlassen kann.

Das zweite Album Meditative Adoration Mantras besteht aus 7 hingebungsvollen
Anrufungen des Wesentlichen, den sogenannten Adoration Mantras oder Aratis, die eine
tiefe und sehr hingebungsvolle Atmosphire vermitteln. Das Horen dieser Mantras hilft,
diese Verbindung in sich selbst zu spiiren und dadurch dankbar, bewusst und spirituell
empfinglich zu werden.

Das dritte Album Devotional Recitations besteht aus 8 Mantra-Rezitationen, bei denen ein
Mantra schneller als Giblich und tber einen lingeren Zeitraum in einer etwas monotonen,
meditativen und sehr hingebungsvollen Weise gesungen wird. Man nihert sich der
Rezitation mit einer liebevollen Intention, um den Wert, nach dem man sich sehnt, mit
Hingabe anzurufen und zu singen, sodass das Bewusstsein, das Gefiihl und das ganze
menschliche Wesen mit diesem Wert erfiillt werden und in Harmonie mit ihm kommen.

Das vierte Album Meditation Prayers besteht aus 6 Mantra-Gebeten, in denen jeweils vier
Worte meditativ wiederholt werden. Die Bedeutung dieser Worte entspricht den
Gefihlswelten der vier Stufen der Light of Being Meditation: den vier Stufen der
Verinnerlichung, des Hineingehens in das ,,beseelte Sein®.

Das finfte Album Meditation Puja & Prayer Songs besteht aus einer Puja und 4
Gebetsliedern. Eine Puja ist eine wiederholte, flieBende, bewegende Verbindung von
Mantras mit ihren spirituellen Gesten (Mudras) als eine Art universelle, rituelle
Gebetswiederholung. Die Meditation Puja besteht aus vier Mantra-Worten, die auf der
Essenz der vier Stufen der Verinnerlichung, der Meditation, basieren. Durch langsame,
rhythmische Gesten zu Musik, die mit der Bedeutung der vier Mantra-Worte
korrespondiert, gelangt man in eine tiefe, flieBende, meditative Ruhe.

Die Prayer Songs sind Gesinge, die mit den Klidngen eines bestimmten Mantras immer
tiefer die Atmosphire deiner Beseelung beriihren méchten. Es sind Gebete, die langsam
gesungen werden und iber die Klangwahrnehmung wirken. Das Singen ist kein
rhythmisches Singen, wie man es normalerweise von einem Mantra kennt, sondern ein
freier, betender Umgang mit Klang und Stimme, der dich durch alle mdglichen
Stimmungen, Atmosphiren, Gefiihle, Sprachmelodie und Tonhéhen hindurch in deine
Essenz bzw. in den Bedeutungswert des Mantras zuriickfithrt. Als Hintergrund und
musikalische Einbettung werden verschiedene Tanpuras, Shrutis, Drones (Dauerton)
und Klangschalen verwendet. Indem man sich den Schwingungen, Intentionen und
gefiihlsmiBigen Berithrungen 6ffnet, die diese Prayer Songs in einem auslésen, gelangt man
ganz von selbst in die stille und spirituelle Atmosphire der Meditation.

75



Mantra-Meditations
— Sacred Sounds part 1

Mantra-Meditations

o~ Musikalische Meditationen, um leicht zu sich
ﬁ’f selbst zu kommen.
y | ! g y 1. Aum Shanti Aum — Mantra-Meditation
f y{ 2 2. Sat Cit Ananda — Mantra-Meditation

3. Amen — Mantra-Meditation

LT 4. Aum Mani Padme Hum — Mantra-Meditation
Sacred Sounds part | 5. Being — Mantra-Meditation

Anandajay 6. Kyrie Eleison — Mantra-Meditation

www.anandajay.org/de/albums/mantra-meditations

Wie benutzt man die Mantra-Meditationen?

Die Mantra-Meditationen solltest du einfach mit offenem Ohr und offenem Geist horen.
Mit offenem Héren meint Anandajay, dass du das Mantra und seine Schwingungen ganz
in dich hineinldsst, wihrend du dich selbst spiirst. Wenn du so horst, wirst du
empftinglich und offen. Die Art, wie das Mantra gesungen oder rezitiert wird (monotone
Wiederholung mit oder ohne Rhythmus), unterstiitzt die Meditation. Wenn das Mantra
in einer etwas hoheren Tonlage gesungen wird, erleichtert dies die Verbindung mit dem
Verlangen nach dem Wesentlichen in dir, und wenn das Mantra in einer etwas tieferen
Tonlage gesungen wird, unterstlitzt dies das Eintauchen in dein Inneres. In diesen
Mantra-Meditationen wird vor allem der tiefere Ton fiir die Verinnerlichung verwendet.

Du kannst die Mantra-Meditationen horen oder das Mantra singen. Das Zuho6ren hat
den Vorteil, dass du dich nicht mit dem Singen beschiftigen musst und in Ruhe bleiben
kannst. Das Zuh6ren macht dich empfinglich und offen, und das sind Eigenschaften,
die den Meditationen sicher gut tun. Beim Zuhéren sind auch die Dauer und die Phasen
der Stille bereits fiir dich festgelegt, da der Hintergrundklang deutlich leiser wird, sodass
du deiner Meditationserfahrung noch mehr Raum geben kannst. Nach gut 20 Minuten
wird die Gerduschkulisse wieder etwas lauter oder du horst einige Klangschalen, die dir
signalisieren, dass du die Meditation fiir dich beenden kannst. Dann ist es nur noch
wichtig, dass du ein Mantra auswihlst, dessen Bedeutung dich sehr anspricht oder das
Worte enthilt, die dir von selbst ein verinnetlichendes Gefiihl vermitteln.

Wenn du bei einer Mantra-Meditation das Mantra selbst singst, hat das den Vorteil, dass
die Schwingung deiner eigenen Stimme direkt in deiner eigenen Energie und in deinem
Korper ankommt. Deine Hingabe, dein Mitfithlen oder deine Beriihrung werden in
deiner Stimme aufgenommen, was die Wirkung der Resonanz noch verstirkt. Dariiber
hinaus kannst du nattrlich selbst entscheiden bzw. spiiren, in welcher Tonlage du das
Mantra singen mochtest und wie lange du das Mantra héher singen méchtest, um mit
deiner Sehnsucht nach deiner Seele in Kontakt zu kommen. Wenn es sich gut anfiihlt,
kannst du das Mantra tiefer singen, um es mehr zu verinnerlichen. Das gilt natiirlich auch

76



tir die Pausen, die du an einer bestimmten Stelle einlegen kannst, und fiir die letzte Stille,
die du selbst bestimmst.

Sowohl das Héren als auch das Singen einer Mantra-Meditation hat also seine Vorteile.
Anandajay mochte dir mit diesem Album lediglich eine Unterstiitzung anreichen, um mit
Hilfe von Mantras leicht in einen meditativen Bewusstseinszustand zu gelangen. Man
kann auch anfangs nur zuhéren und nach einiger Zeit vielleicht mitsingen oder spiter,
wenn man mit dem Mantra vertrauter geworden ist, selbst singen. Alles ist moglich.

Die Mantras, die Anandajay hier zur Meditationsbegleitung verwendet hat, sind einfache,
verinnerlichende Mantras. Sie handeln nur von deiner Sehnsucht nach Ruhe und Frieden,
die von selbst erfahrbar werden und auf alles durchwirken, was du bist, wenn du mit
deinem Wesen, deinem Selbst, deiner Seele, deinem Inneren, deinem Herzen oder wie
auch immer du deine spirituelle Basis nennen mdchtest, verbunden bist. Es geht nur um
dich und dein Verlangen nach diesem reichen Existenzgrund in dir, denn er ist das
Einzige, was dein Leben wirklich lebenswert macht. Wenn du diesen inneren Grund
erlebst, bist du sozusagen mit der Essenz des Seins verbunden, mit deiner
urspriinglichsten Energie, mit der Kraft, die alles entstehen ldsst. So wie die Liebe allem
Raum geben will, um zu existieren, zu blithen und zu sein.

Ohne diese Verbindung bewusst zu erfahren, wird das Leben zum Ubetleben, aber
immer mit einem Verlangen, diese Verbindung irgendwo wieder zu finden. Das ist der
Grund, warum Menschen, wenn sie etwas mehr Raum als nur zum Uberleben haben,
alles Mégliche tun, entdecken oder ausprobieren wollen, was anders ist als das, was sie
kennen. Aber sie haben nicht erkannt, dass sie eigentlich auf der Suche nach dieser
Verbindung sind, die wir hier Meditation nennen. Wiren sich die Menschen dessen
bewusst, wire es viel einfacher, ihre unermidliche Sehnsucht nach der Echtheit ihres
Ursprungs, nach der Quelle ihres Seins, durch Meditation zu stillen.

Alle Mantras werden sanft umrahmt von Klangschalen, Glocken, Tanpura-Klingen und
einmal vom Gerdusch eines flieBenden Baches. Alle Arten von Gongs, Klangschalen und
Glocken haben eine entspannende Wirkung auf das Gehirn und helfen, Gedanken und
Uberzeugungen, also das, was mental ausgerichtet ist, loszulassen. Die Tanpura-Klinge
haben ebenfalls eine heilende Wirkung auf das Gehirn, aber jetzt, um dem Gehirn mehr
Raum zu geben und die Alpha-Wellen zu entspannen, damit es offener wird fiir Gefiihle
der Ganzheit.

e Der Ablauf dieser Meditation ist wie folgt: Bevor du mit der gewihlten Mantra-
Meditation beginnst, sitzt du einige Minuten still mit geradem Ricken.

e Dann beginnst du mit der Meditation. Achte darauf, dass die Hintergrundgerdusche
leise sind, da das Mantra im Vergleich zum Hintergrund relativ laut gesungen wird.
Finfzehn bis achtzehn Minuten lang wird das Mantra regelmalig auf verschiedene
Arten gesungen. Lass alle Klinge und Empfindungen, die dir durch diese Mantra-
Meditation vermittelt werden, so vollstindig wie mdéglich in dir zu, sowohl in
deinem Kopf als auch in deinem Gefiihlserleben und in jeder Zelle deines Kérpers.

e Wenn du dir die Bedeutung der Worte bewusstmachst, wirkt das Ganze noch tiefer
in dich hinein. Lass all dies in Ruhe auf dich wirken, mit einem offenen und

77



empfinglichen Verlangen, mit der tieferen Wahrheit und dem Grund deines Selbst
in Kontakt zu kommen.

e Nach etwa sechzehn Minuten werden die Hintergrundgeriusche etwas leiser, so
dass du etwa funf Minuten Zeit hast fur die Stille in deiner Meditation. In dieser
ruhigen Phase 6ffne dich ganz fiir alle Verdnderungen, die dieses Mantra und ihre
Klinge in dir bewirkt haben. Lass alles, was du fiihlst, frei und gleichzeitig existieren.
Indem du allem, was du erfihrst, diesen Raum gibst, kannst du dich auf nichts mehr
konzentrieren. Es gibt dann keine Klarheit Gber alles, was du erfihrst, aber das muss
auch nicht sein. Nachdem du den Einfluss der Mantras und Klinge so zugelassen
hast, 6ffnest du dich immer wieder, um alles, was du erlebst, gleichzeitig sein zu
lassen, ohne zu wissen oder deuten zu mussen, was es ist, ohne dich auf etwas zu
konzentrieren. Du bist einfach offen fiir alles, was da ist.

e Nach fiinf Minuten werden die Hintergrundgeriusche etwas lauter oder du horst
einige KKlangschalen, die dir signalisieren, dass du die Meditation beenden kannst. Je
nach Bediirfnis kannst du noch eine Weile nachspiiren, was die Meditation bewirkt
hat oder noch bewirkt.

Vor einer Mantra-Meditation kannst du die folgende Beschreibung des Mantras lesen,
um den Wert und die Bedeutung des Mantras noch tiefer zu verstehen. Hier hat
Anandajay auch angegeben, welche energetische Wirkung und Bedeutung die einzelnen
Worte des Mantras und die Laute haben. Wenn du die Wirkung der einzelnen Buchstaben
spurst, kannst du fihlen, dass jeder Buchstabe eine bestimmte Energie transportiert und
du kannst leichter mit dem Wert des Mantras in Kontakt kommen.

Track 1: Aum Shanti Aum Mantra Meditation

— Vom Frieden genihrt werden

Manrtra-Meditations

-,

_,_:_? Rezitation:

e Aum Shanti Aum
A’ Aune Shanti Aum

Shanti Aum

Aum

)

h'i S

Aum Shanti Aum
Mantra- Mediration

Frei Gbersetzt: ,,O wahrer Friede, erfiille mich®.

Das Sanskrit-Wort Awum, Obm oder Om kann auf viele Arten erklirt werden, aber alle
Erklirungen zusammengenommen bedeutet es so viel wie ,,zusammenbringen, alles
zusammenfuhren®. Es macht uns also auf das Ertleben der Ganzheit aufmerksam. Das
Wort Awum steht sowohl vor als auch nach dem Wort Shanti, das inneren Frieden
bedeutet, um zu betonen, dass das Wort Shanti aus einem Gefiihl der Ganzheit, aus einem
meditativen Gefiihl, aus einer allumfassenden Wahrheit heraus verstanden werden muss.
Aunr Shanti Aum bedeutet daher, dass in der Essenz nichts Anderes besteht als innerer
Frieden. Als Mantra mit .4#» davor und danach will es dir sagen: ,,Sei ganz und sei ein

78



Teil des groBBeren Ganzen, und wenn du dich von dort aus fiir deinen Kern, dein Wesen
oder deine Essenz 6ffnest, kommst du ganz von selbst in den inneren Frieden, den die
Klinge des Wortes Shanti dir vermitteln wollen.*

Aum
Das Wort Aum am Anfang eines Mantras ist ein Klang, der dich einlddt, das, was du
danach aussprichst, aus einem Gefithl der Ganzheit und Vollkommenheit heraus zu tun.
Steht das Wort Aum am Ende eines Mantras, fordert es dich auf, das Gesagte in dir
aufzunehmen, wihrend du dir fiir einen Moment deiner Ganzheit bewusst bist. Du tust
dies, um den tieferen Wert des Lebens, deiner selbst und dessen, was du gesagt hast, in
dir aufzunehmen.

Das Wort Aum (je nach Gebrauch und Mantra auch ausgesprochen als howz, oems, Aum
oder aoum) setzt sich klanglich zusammen aus: dem Laut O, der die freudige Energie
reprisentiert, die dich empfinglich macht fiir alles, was dir in deinem Leben begegnet.
Er 6ffnet die Vorderseite deines Energiefeldes weiter, als du es gewohnt bist. Der Laut
M steht fir eine harmonisierende Energie, die dich wieder ein Geftihl der Ganzheit
etleben lisst. Das Wort Awm 6ffnet dich fur das Leben als Ganzes und lisst alles, was
dazu gehért, zu einer harmonischen Wirklichkeit in dir werden, sodass du auch dich
selbst als Ganzes erfiahrst. Das Wort Aum lisst dich erkennen, dass der Wert des inneren
Friedens, den du fiihlst, nur im Raum der Ganzheit, die du bist und die wir alle sind (M),
eine lebendige (O) Wahrheit ist.

Shanti

Das Wort Shanti setzt sich aus mehreren Lauten zusammen. Der S-Laut steht fir die
Energie, die die Aufmerksambkeit auf sich zieht und dadurch eine gewisse Stille erzeugt.
Der H-Laut steht fiir eine Energie, die deine Anwesenheit oder das, was du tust, von
innen heraus unterstiitzt. Der A-Laut steht fir die Energie, die dein Energiefeld sanft
umbhiillt und dich sensitiver und offener fir die Tiefen deiner emotionalen Erfahrung
macht. Der N-Laut steht fiir die Energie, die alles, was du dort geftihlt hast, zu einem
intensiven Gefithlswert zusammenfigt. Der T-Laut steht fir die Energie, die die
zusammengefligten Gefithlswerte irgendwohin sendet. SchlieBlich steht der I(ie)-Laut fir
den Raum deiner geistigen Wahrnehmung und die Offnung des oberen Teils deines
Energiefeldes. So wird der intensive Gefiihlswert Giber den T-Laut in deinen mentalen
Raum geschickt. Seine Fille trifft auf die Leichtigkeit des Spirituellen, wodurch du mit
deinem menschlichen Gefiithl in Kontakt mit den spirituellen Werten der Beseelung
kommst.

Das Wort Shanti zeigt, dass du in deinem Inneren (H) erfahren hast, wie beruhigend (S)
es ist, tief in deinem Gefithl (A) in Frieden zu sein, und wie diese intensive Erfahrung
(N) dir einen erweiternden Schritt (T) in deinem Bewusstsein ermdglicht.

Dauer: 25.00 Minuten.

79



Track 2: Sat Cit Ananda Mantra Meditation

— Den Reichtum des ,,Seins® einladen

Mantra-Meditations

g; Rezitation:

) Sat Cit Ananda
.'il-'!i. i’ Sat Cit Ananda
i 1 Freie Ubersetzung: ,,Indem ich bewusst da bin, erfahre
Sar Cir Ananda . .. .
e ich spirituelles Glick®.

Die Bedeutung des Sanskrit-Mantras Saz Cit Ananda liegt in dem tiefen Gefiithl und
Bewusstsein, dass du da bist und dass die Erfahrung von Inhalt und Wert deines Selbst
die Quelle der Glickseligkeit ist. Mit diesem Mantra wiederholst du immer wieder die
Worte Sat (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Gliickseligkeit, innere Freude), mit
denen du ausdriickst (oder an die du dich erinnern méchtest oder die du dir zu erfahren
erlaubst), dass du als Mensch die Moglichkeit hast, dir bewusst zu sein, dass du ,,bist®.
Deine Existenz und die Erfahrung deines bewussten Selbst sind der Zugang zur Quelle
des Glucks und der inneren Freude.

Sat
Das Wort Sat besteht lautlich aus dem S-Laut, der fiir die Energie der Aufmerksamkeit
steht und damit fiir eine gewisse Stille. Der A-Laut steht fiir die Energie, die dein
Energiefeld sanft umhillt und dich sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner
Gefithlswahrnehmung macht. Der T-Laut steht fir die Energie, die die in diesem Wort
zusammengefassten Gefiihlswerte der Stille und Tiefe in die Welt senden kann, um sie
tatsidchlich stirker wahrnehmbar zu machen.

Cit
Das Wort Cit besteht klanglich aus dem CH-Laut, der fir die Energie steht, die
Aufmerksamkeit erregt und dadurch Ruhe schafft. Der I(ie)-Laut steht fiir den mentalen
Wahrnehmungsraum und sorgt fiir eine groBere Offnung des oberen Teils des
Energiefeldes. Der T(d)-Laut steht fir die Energie, die die gesammelten Geftihlswerte
der bewusst erlebten Stille dieses Wortes in den energetischen Raum iber dir sendet,
damit sie dort noch mehr Wirklichkeit werden kénnen.

Ananda
Das Wort Ananda besteht klanglich aus dem A-Laut, der fir die Energie steht, die dein
Energiefeld sanft umbhillt, sodass du sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner
Gefihlswahrnehmung wirst. Der N-Laut steht fiir die Energie, die alles, was du dort
gefiihlt hast, zu einem intensiven Gefithlswert zusammenfiigt. Der A-Laut, der in diesem
Wort noch einmal vorkommt, steht wiederum fiir die Energie, die dein Energiefeld sanft
umbhiillt, sodass du sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner Gefiihlswahrnehmung
wirst. Der N-Laut, der ebenfalls zum zweiten Mal in diesem Wort vorkommt, steht
wieder fur die Energie, die alles, was du dort gefiihlt hast, zu einem intensiven Gefiihl

80



zusammenfiigt. Der D-Laut transportiert eine gebende Energie. Der A-Laut, der zum
dritten Mal in diesem Wort vorkommt, steht wieder fiir die Energie, die dein Energiefeld
sanft umhillt, sodass du sensitiver und offener fir die Tiefen deiner
Gefithlswahrnehmung wirst.

Sat Cit Ananda
Das Mantra Sat Cit Ananda zeigt, dass du still wirst (S), wenn du dich selbst erfahrst (A)
(T) und dass das stille Erleben deiner selbst (CH) dein Bewusstsein (I) auf
unvergleichliche Weise erweitert (T). Das bewusste Erleben (N) dieser eigentlichen
Wahrheit (N) erfillt dich mit Fille (A), Gliick (A) und Wirme (A) (D). Das Bewusstsein
dieser Werte ist liebevoll nidhrend fiir dein spirituelles Wachstum.

Dauer: 25.00 Minuten.

Track 3: Amen Mantra Meditation

Mantra-Meditations
— Aufmerksamkeit-Mitgeftihl-Einfachheit-Nachstenliebe
_;j_; Rezitation:
[ Amen, amen, amen, amen
W >

Freie Ubersetzung: ,,Ja, so sel es, dass ich tief in der
Essenz des Lebens bin®.

Amen
Mantra-Medir

Das hebriische Wort Amen hat die Bedeutung von
Wahrheit, Echtheit und einem tiefen ,,Ja zu dem, was man als Wahrheit erfahren hat.
Es wird als eine Art Besiegelung eines Gebetes oder als Bestitigung einer Wahrheit mit
einem ,.Ja* verwendet. Ein Gebet ist ein Gedicht, in dem es um eine wesentliche
Wahrheit geht. Wenn du eine wesentliche Wahrheit erfdhrst, fithlst du dich sofort
geerdet. Du bekommst dann innerlich eine enorme Stabilitit und ein Fundament, auf
dem du bestehen kannst. Amen ist ein Begriff, der dich einlddt, das Wahre und Echte in
dir zu erfahren und es mit einem liebenden Ja zu bestitigen. Das geschieht also nicht aus
deinem Ich heraus, sondern aus dem Gefiihl heraus, in welchem du dich als wiirdige
Ganzheit erfahren hast. 4men bedeutet, dass es um die Hingabe an das Ganze geht, dass
es um die gréBere Wahrheit geht, um ,,sein und sein lassen®. Es bedeutet ,,s0 sei es* oder
,,es sei so* und hat eine heilende und damit heiligende Wirkung. Das Wort Amen gibt
allem in der Schépfung und im Universum Raum. Das Awen 6ftnet dich fiir das Sein und
reinigt dein Bewusstsein. Das Amen bringt Stille und eine beruhigende Energie in dein
Gehirn und dein Bewusstsein. Seine Klinge bringen alles, was du bist und was dich
umgibt, zusammen und fithren dich zu einer Hingabe an die unendliche Fiille des Seins.
Das Amen transzendiert alle Bewusstseinsebenen und sein Klang bringt alles zusammen
und bringt sowohl dein Gehirn als auch dein Herz und deinen Kérper zur Ruhe.

81



Genau deshalb ist der Begriff Awmen hier so passend. Es lddt dich ein zu sagen: ,,]a, so sei
es, dass ich in meinem Innersten so waht, so das echte Leben, so Essenz bin. Darauf
kann ich nur voller Respekt vor der Wahrheit, die ich erfahren habe, mit einem
bestitigenden ,Ja‘ antworten.” Das Wort Amen wird oft mit dem Wort Awum verbunden.
Obwohl das Wort Amen viel junger ist, scheint es eine dhnliche Bedeutung zu haben.

Amen
Das Wort Amen besteht aus dem Laut A, der eine Energie mit sich bringt, die dein
Energiefeld sanft umhiillt. Dadurch wirst du sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner
Gefihlswelt. Der M-Laut bringt eine harmonisierende Energie mit sich, die dich fiir die
Ganzheit 6ffnet. Der E-Laut bringt eine Energie mit sich, die dich fir deine soziale
Wahrnehmung 6ffnet und dich bei dir selbst bleiben ldsst. Der N-Laut bringt eine
Energie mit sich, die alles, was du bisher erlebt hast, in dir zusammenfiihrt.

Das Wort Amen 6tfnet die Tiefen deiner Gefiihle (A), wo du deine Essenz erfihrst. Es
harmonisiert (M) diesen Gefiihlsraum mit der Ganzheit und sorgt daftir, dass du dabet
sozial offen bleibst (E) und dich nicht von der Welt abschottest, sondern in ihr dir selbst
nahe bist (N), wahr und echt.

Dauer: 25.00 Minuten.

Track 4: Aum Mani Padme Hum Mantra

Mantra-Meditations
Meditation
— Lass dein Wesen erblithen
,”. Rezitation:
114, Aum mani padme hum
h IS

Freie Ubersetzung: ,,Oh mein Herz, immer, wenn ich
Aum Mani Padme Hum mich mit dem wunderschénen Juwel in deinem Kern

i verbinde, hort mein Schmerz der Trennung von selbst
auf und mein Wesen beginnt zu erblithen.*

Das Sanskrit-Mantra Awum mani padme bum ist das bekannteste tibetisch-buddhistische
Mantra und trigt den Wunsch in sich, dich mit der Essenz deines Bestehens zu
verbinden, mit deinem Herzen, deiner Seele, deinem Sein, mit dem ,,Juwel in der
Lotusbliite deines Seins®. Das Wort Awm lenkt die Aufmerksamkeit auf das Gefthl der
Ganzheit. Das Wort Mani bedeutet Juwel. Das Wort Padme bedeutet Lotus und das Wort
Hum ist wie das Wort Aum eine Art versiegelnder Klang, der dem zuvor Gesagten,
Ganzheit, Erdverbundenheit und Harmonie vetleiht. Dieses Mantra fihrt einen leicht
nach innen, zu dem, was man als das Essentiellste in sich selbst erfahrt (Manipadme). Das
Wort Aum in diesem Mantra 6ffnet die Verbindung zu dem Gefiihl der Essenz in dir
und das Wort Hwm (im Tibetischen oft als Hung ausgesprochen) besiegelt diese
Erfahrung.

82



Aum

Das Wort Awm (je nach Gebrauch und Mantra auch hom, oem, Aum oder aoum
ausgesprochen) setzt sich klanglich zusammen aus: dem Laut O, der fiir die freudige
Energie steht, die dich empfinglich macht fiir alles, was dir im Leben begegnet. Er 6ffnet
die Vorderseite deines Energiefeldes weiter, als du es gewohnt bist. Der Laut M steht fiir
eine harmonisierende Energie, die dich wieder ein Gefiihl der Ganzheit erleben lisst. Das
Wort Aum 6ttnet dich fiir das Leben als Ganzes und lisst alles, was dazu gehort, zu einer
harmonischen Wirklichkeit in dir werden, so dass du auch dich selbst als Ganzheit
erfahrst. Das Wort Aum lasst dich erkennen, dass der Wert des inneren Friedens, den du
fihlst, nur im Raum der Ganzheit, die du bist und die wir alle sind (M), eine lebendige
(O) Wahrheit ist.

Mani

Das Wort Mani besteht phonetisch aus dem Laut M. Dieser Laut hat eine doppelte
Wirkung, denn er beendet das vorhergehende Wort und steht fiir die Energie, die dich
harmonisiert und dir ein Gefiihl der Ganzheit gibt. Der A-Laut hat eine Energie, die dein
Energiefeld sanft umhillt und dich sensibler und offener fiir die Tiefen deiner
Gefihlswelt macht. Der N-Laut hat eine Energie, die alles, was du bisher erlebt hast, in
dir zusammenfihrt. Der I(ie)-Laut, der fiir den Raum deiner mentalen Wahrnehmung
steht, 6ffnet den oberen Teil deines Energiefeldes noch weiter.

Padme

Das Wort Padme setzt sich klanglich aus dem P-Laut zusammen, der eine unterstiitzende
Energie mit sich bringt. Der A-Laut bringt eine Energie mit sich, die dein Energiefeld
sanft umhillt. Dadurch wirst du sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner
Gefiihlswahrnehmung. Der kurze A-Laut sorgt dafiir, dass diese Energie niher bei dir
bleibt. Der T-Laut bringt eine Energie mit sich, mit der du das, was du erlebst, von dir
wegschickst. Das Erlebte wird tUber den harmonisierenden M-Laut zum E-Laut
geschickt. Dieser Ton 6ffnet dich fiir den Kontakt mit allem, was dir in deinem Leben
begegnet.

Hum
Das Wort Hum besteht klanglich aus dem H-Laut, der fiir die Energie steht, die deine
Anwesenheit oder das, was du tust, von innen heraus unterstiitzt. Der OE-Laut bringt
eine Energie der Erdung, Unterstiitzung und Verbundenheit mit sich. Der M-Laut
wiederum bringt eine harmonisierende Energie mit sich.

Aum mani padme hum
Das Mantra Aunz mani padme hum zeigt, dass du dich aus einer Offenheit fiir das Leben
und dich selbst als Ganzes (O) heraus harmonisierend (2xM) fiir die tieferen Schichten
deines Existenzgefiihls (A) 6ffnest. In dieser Erfahrung (N), in der du verweilst, gewinnst
du immer tiefere Einsichten (I). Wihrend du diese Existenzgrundlage lieb hast (P) und
diese wertvollen Gefithlserfahrungen (A) in die Welt sendest (D), wirken sie dort auch
harmonisierend (M) auf die Art und Weise, wie du mit allem um dich herum umgehst
(E). Du tust dies, weil du es innerlich so erfahrst (H) und dich dadurch mit der Schépfung

83



verbunden fihlst (OE). Du mé&chtest damit zum Frieden auf der Erde und in dir selbst
beitragen (M). Aus diesem Grund ist dieses Mantra im Buddhismus so beliebt, in
welchem das Leben aus Mitgefiihl eine wichtige Rolle spielt.

Dauer: 25.00 Minuten.

Track 5: Being Mantra Meditation

— Im immerwihrenden Jetzt sein

Mantra-Meditations

-

Lo Rezitation: Being bere,
1 being now,
H‘L 8 being aware
- of inner ground

Being
Mantra-Medirarion

Dieses englische Mantra zeigt, dass du dir nur im Hier
und Jetzt deiner inneren Authentizitit und deines
Wertes bewusst sein kannst. Ein Wert, der in aller Bewegung und Verinderung des
Lebens als innere Stabilitit oder als wahrer Grund deiner Existenz spirbar wird. Das
Mantra bezieht sich auf die wichtigsten Energien deines Menschseins. Im Hinduismus
sind dies die Mahadevata, die groBen Gottheiten. Vishnu steht fiir die immerwihrende
Existenz, die dich in das ewige ,,Hier* bringt (being here). Shiva symbolisiert die
fortwihrende Transformation, die dich in das ewige ,,Jetzt* bringt (being now). Brahma
beschreibt die stindige Prisenz in dir, die dich in das ewige ,,Sein® bringt (being aware).
Und Kirishna steht fiir das stindige Verlangen nach dem Anziehenden, das dich zur
ewigen Quelle oder zum Ursprung der ,,Liebe* fihrt (znner ground).

Being

Der B-Laut aus dem Wort Being fordert die Energie der Rundheit. Der I-Laut fordert die
geistige Offenheit und der J-Laut hat eine anbietende Energie. Der I-Laut bringt die
Offenheit fur den mentalen, bewussten und einsichtsvollen Bereich zuriick zu deiner Ich-
Erfahrung. Der NG-Laut hat eine gehirnentspannende Energie. Das Wort Besng bringt
den gesamten (B) Raum der bewussten und einsichtsvollen Energie (IE) als Ganzes zu
dir () und hilft dir, damit entspannt und meditativ (NG) zusammen oder in Verbindung
zu sein (J).

Here
Das Wort here besteht klanglich aus dem H-Laut, der fir die Energie steht, die deine
Anwesenheit oder das, was du tust, von innen heraus unterstiitzt. Der E-Laut steht fir
die Energie, die dich fiir den Kontakt mit allem 6ffnet, was dir in deinem Leben begegnet,
und der hier sanfte R-Laut steht fiir eine anregende Energie. Das danach geschriebene E
wird fast nicht ausgesprochen und zéhlt daher nicht stark mit, obwohl ein kurzer U-Laut
zu héren ist. Dieser reicht dann ganz sanft die Energie der Verbundenheit mit der Erde

84



und in diesem Fall mit dem Unterbauch weiter. Das Wort bere zeigt an, dass deine
Anwesenheit von innen heraus unterstiitzt wird (H), um dich fiir das zu 6ffnen, was das
Leben dir bringt (E). Du wirst angeregt (R), mit allem, was dir begegnet, zusammen zu
sein und dich mit deinem Unterbauch (U) als Verbindung zur Erde verbunden zu fithlen.

Now

Das Wort now besteht klanglich aus dem N-Laut, der fiir die Energie steht, die alles, was
du dort gefiihlt hast, zu einem intensiven Gefiihl zusammenfithrt. Der Buchstabe O hat
einen AU-Klang, der fiir die Kombination des A-Klangs und des U(oe)-Klangs steht.
Der A-Klang steht fiir die Energie, die dein energetisches Feld sanft umbhiillt, sodass du
sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner Gefithlswahrnehmung bist. Der U-Laut steht
tir die Energie der Verbundenheit mit der Erde und deiner Existenzgrundlage, die auch
dein Energiefeld an der Unterseite weiter 6ffnet. Darauf folgt der ,,W*-Laut, der eine
treibende Energie hat und dich dadurch tiefer hineingehen lisst. Das Wort now zeigt an,
dass du aus einem intensiven Gefuhl fir dich selbst heraus bereit bist, dich fiir die Tiefe
deiner Gefiihlserfahrung zu 6ffnen, zusammen mit dem Gefiihl der Verbundenheit mit
der Erde. Durch die Verbundenheit mit der Erde kannst du alle mdglichen
Gefihlsverinderungen frei zulassen und traust du dich, dich tiefer darauf einzulassen.

Aware

Das Wort aware besteht klanglich aus dem A-Laut, der dein energetisches Feld sanft
umbhiillt, sodass du sensitiver und offener fiir die Tiefen deiner Gefithlserfahrung bist.
Der W-Laut bringt eine treibende Energie mit sich und ldsst dich dadurch tiefer
hineingehen. Dann folgt wieder ein A-Laut, der aber wie ein E-Laut klingt und so fiir die
Energie steht, die dich fiir den Kontakt mit allem 6ffnet, was dir in deinem Leben
begegnet. Der R-Laut, der die entstandene Energie weiter anfacht, wird von einem
kurzen U-Laut gefolgt, der dann sanft die Energie der Verbundenheit mit der Erde und
in diesem Fall mit dem Unterbauch hinzufiigt. Das Wort aware zeigt an, dass die Tiefe
deiner Gefthlserfahrung (A) vorangetrieben wird (W), um sich mit allem zu vermengen,
was dir in deinem Leben begegnet (E). Dieses intensive Bewusstsein des inneren und
duBeren Fihlens wird stirker angefacht (R), wihrend du dich weiterhin mit der Erde und
deinem Unterbauch verbunden fiihlst (U).

Inner

Das Wort inner besteht klanglich aus dem I-Laut, der die Offenheit fiir den mentalen,
bewussten und einsichtsvollen Bereich zu deiner Ich-Erfahrung bringt. Der doppelte N-
Laut bringt die Energie von allem, was du dann fiihlst, zu einem intensiven Gefiihl
zusammen. Der U-Laut liefert die Energie der Verbundenheit mit der Erde und dem
Unterbauch, und ein sanfter R-Laut bringt eine sanft anregende Energie mit sich. Das
Wort inner zeigt an, dass die Energie der Einsicht (I) in stark komprimierter Form
(doppeltes N) zu dir gebracht wird. Diese Energie wird in dir mit deinem Unterbauch
und der Erde in Kontakt gebracht (U) und der Fluss zu dir selbst bleibt bestehen oder
wird immer wieder neu angeregt (R).

85



Ground
Das Wort ground besteht klanglich aus dem G-Laut, der eine sich ansammelnde Energie
mit sich bringt. Der R-Laut bringt eine anregende Energie mit sich. Der AU-Laut steht
fir die Kombination aus dem A-Laut und dem U(oe)-Laut (der A-Laut steht fir die
Energie, die dein energetisches Feld umbhllt, sodass du offener fir deine
Gefithlswahrnehmung bist, und der U-Laut steht fiir die Energie der Verbundenheit mit
der Erde und deiner Existenzgrundlage, die dein Energiefeld an der Unterseite weiter
offnet). Der N-Laut bringt die Energie von allem, was du dort gefiihlt hast, zu einem
intensiven Gefithl zusammen. Der T-Laut bringt eine Energie mit sich, die das, was du
erlebst, von dir wegschickt. Das Wort ground bedeutet, dass irgendwo angesammelte
Energie (Verlangen) vorhanden ist (G). Diese Energie regt dich zusitzlich an (R), dich
fir dein inneres Gefiihl (A) und fir das dullere Leben (OE) zu 6ffnen, damit du dort
deine Stabilitit (N) spiirst. Diese musst du jedoch in jedem Moment wieder loslassen,
um dich nicht daran festzuhalten. Dadurch kommst du in eine Stabilitit (T), in der du
dich dennoch vollkommen offen fithlen kannst.

Dauer: 25.00 Minuten.

Track 6: Kyrie Eleison Mantra Meditation

— Liebe und Geborgenheit einladen

Mantra-Meditations

- Rezitation:
’{ Kyrie eleison
4 h
s> Freie Ubersetzung: ,,Oh Leben, ich sehne mich danach,
dass wir wieder offen fiireinander sein kénnen, dass ich
Kyrie Eleison wieder Teil deines Reichtums, deiner Freude und deiner

Tl Ganzheit sein kann“.

Die Bedeutung von Kyrie eleison wird gewohnlich mit ,,Herr, erbarme dich unser®
tbersetzt. Das Wort Kyre kommt aus dem Griechischen é¥oss und bedeutet
Barmherzigkeit und Liebe. Es wird deutlich, dass Kyre eleison ein Anruf zu etwas ist, das
tber uns steht. Das ist zum Beispiel Gott in der katholischen Liturgie, aber es kann auch,
wie urspriinglich, ein Konig oder eine andere Autoritit oder einfach eine Kraft sein, die
groBer ist als wir. Im Allgemeinen kann es nur das Leben sein. Das Leben ist grof3er,
weiser, bereichernder und umfassender als wir es sind. Das Wort ,,Barmherzigkeit®
bedeutet eigentlich nicht mehr ,,fest, stark oder entschlossen sein“. Wenn man das nicht
mehr ist, ist man empfinglich. Sich erbarmen heilit empfinglich sein, und damit ist man
von selbst barmherzig und liebevoll. Das Kyrie eledson ist also ein Anruf des Lebens, um
wieder empfinglich zu werden und sich nicht mehr auszuschlieBen. Das Leben schlief3t
nichts und niemanden aus, denn das Leben umfasst alles. Es ist also eher eine Frage an
dich selbst, ob du wieder offen und empfinglich sein kannst fiir das Leben, anstatt zu
bitten: ,,Oh Leben, sei wieder empfinglich fiir mich, damit ich wieder zum Ganzen

86



gehoren kann und die Wirme des Ganzen mich wieder tragen kann®. Es zeigt, dass ich
mich selbst danach sehne, wieder mit der groB3en Kraft des Lebens zusammen zu sein.
Dann wird es zu: ,,Oh Leben, ich sehne mich danach, dass wir wieder offen fureinander
sein diirfen und ich wieder Teil deines Reichtums, deiner Freude und deiner Ganzheit
sein darf™.

Kyrie
Das Wort Kyrie besteht aus dem Laut K, der eine sprunghafte Energie mit sich bringt.
Der Y(ie)-Laut steht fiir den Raum deiner geistigen Wahrnehmung und bringt mehr
Offenheit in den oberen Teil deines Energiefeldes. Der R-Laut bringt eine stimulierende
Energie. Der I(ie)-Laut steht wieder fiir den Raum deiner mentalen Wahrnehmung und
bringt mehr Offenheit in den oberen Teil deines energetischen Feldes. Der E-Laut 6ffnet
dich dann fiir den Kontakt mit allem, was dir in deinem Leben begegnet.

Eleison

Das Wort eleison setzt sich klanglich aus dem E-Laut zusammen, der dich fiir den Kontakt
mit allem, was dir in deinem Leben begegnet, 6ffnet. Der L-Laut bringt eine flieBende
Energie mit sich. Der E-Laut macht dich auf dein Zwerchfell aufmerksam und gibt dir
eine trennende Energie. Der I(ie)-Laut steht fir den Raum deiner geistigen
Wahrnehmung und bringt mehr Offenheit in den oberen Bereich deines Energiefeldes.
Der S(ie)-Laut steht fiir die Aufmerksamkeitsenergie und bringt eine gewisse Beruhigung.
Der O-Laut lenkt die Aufmerksamkeit auf den Brustbereich und bringt eine
distanzierende Energie mit sich. Der N-Laut steht fiir die Energie, die alles, was du dort
gefiihlt hast, zu einem intensiven Gefiihl in dir zusammenfiigt.

Kyrie eleison
Das Mantra Kyrie eleison gibt an, dass du aus einem intensiven (K) Wertbewusstsein (erstes
I) das GroBere (zweites I) anrufst (R). Dies, um dem GroBeren in jeder Hinsicht zu
begegnen und in dieser Begegnung (E) wieder ganz bewusst (I) am flieBenden (L) Raum
des Lebens teilzunehmen. Dadurch macht dieser Wert mich still (S) und bereichert (N)
mich und bringt mich zu mir selbst (O). Mit anderen Worten: ,,Oh unermessliches
Bewusstsein, nimm mich wieder in deine Mitte auf, damit ich wieder an der Fille und
dem Reichtum deiner Ganzheit teilnehmen kann®.

Dauer: 25.00 Minuten.

87



Meditative Adoration Mantras Meditative Adoration Mantras
— Sacred Sounds part 2

. Hamsa - Meditative Adoration Mantra

. Hari-Bhole - Meditative Adoration Mantra

. Guru Brahma - Meditative Adoration Mantra
. Radheshyam - Meditative Adoration Mantra

. Hare Krishna - Meditative Adoration Mantra
. Narayanaya - Meditative Adoration Mantra

. Sti Ananda - Meditative Adoration Mantra

. Shanti - Meditative Adoration Mantra

0
]

) t“gg;»’
oo IO Utk LN -

Sacred Sounds pare 2

Anandajay

www.anandajay.org/de/albums/meditative-
adoration-mantras

Verwendung von meditativen Hymnen

Dieses Album besteht aus acht meditativen Lobgesingen oder Anrufungen an das
Wesentliche, die Anbetungsmantras oder Aratis genannt werden und die eine tief
empfundene und sehr andichtige Atmosphire ausdriicken und dich in eine
hingebungsvolle Stimmung der Berithrbarkeit bringen. Es sind hingebungsvolle
Anrufungen an das, was einen inneren Wert darstellt und durch die du deine Hingabe
und Liebe (Anbetung) fiir diesen Wert ausdriickst.

In der indischen Tradition beginnen Mantras immer mit einer Anrufung des
Wesentlichen und kénnen aufgrund des Respekts vor der individuellen Erfahrung auf
viele Arten anrufen. Diese Hymnen bringen dich nach Hause zum ,,Sein®, zum ,,Jetzt*,
zum ,,Wirklichen®, zum ,,Vollstindigen®, zum ,,Liebevollen, zum ,,Friedvollen” und
zum ,,Gliickseligen®, als die tiefste Wahrheit, die du bist, und dafiir offen zu sein, bringt
dich in einen , tiefen spirituellen Frieden®.

Du kannst die meditativen Hymnen vor einer gefiihrten Meditation anhéren, um die
Spuren dessen, was du vorher getan hast, loszulassen und dich mit einer empfinglicheren
und sensitiveren inneren Erfahrung zu verbinden. Du kannst die Hymnen auch einzeln
anhoren oder, da das Album eine bestimmte Struktur hat, das ganze Album anhéren

Du kannst die meditativen Hymnen auch selbst mitsingen, aber das Zuhéren hat den
Vorteil, dass du dich nicht mit dem Gesang beschiftigen musst und dich ihrem Frieden
und ihrer Intention hingeben kannst. Tatsdchlich macht dich das Zuhéren empfinglich
und offen, und das sind Eigenschaften, die der Meditation zugutekommen. Wenn du dir
eine Hymne anhorst, wihle das Mantra, das dich in diesem Moment von der Bedeutung
her anspricht und somit Worte enthilt, die du bereits auf natiirliche Weise verinnerlichst.
Wenn du eine meditative Hymne mitsingst, fiihlst du auch die Schwingung und Resonanz
deiner eigenen Stimme in deinem Koérper. Deine Hingabe und dein Mitfithlen verleihen
deiner Stimme eine verfeinerte Resonanz, die dann befreiend auf dein energetisches
Gefihl wirkt. Trotzdem empfehle ich dir, die Hymne erst ein paar Mal zu héren, um ihre
Intention richtig aufzunehmen, bevor du sie mitsingst.

88



Track 1: Hamsa Adoration Mantra
— Entkleide dich fur deine wahre Natur

Meditative Adoration Mantras
1_? Mantra:
1 Aum hamsa, hamsa Aum, Shivabam

Freie Ubersetzung:
,»Wer bin ich? Wer bin ich? Ich bin das ewige Jetzt!

Hamsa bedeutet sowohl ein weiller Schwan als Symbol der Reinheit als auch ,,Wer bin
ich®“? und Shivabam bedeutet ,,Ich bin das lebendige Jetzt*. Das Mantra hamsa Aum, hamsa
Aum, Shivaham bedeutet frei ibersetzt: ,,Oh allumfassende Wirklichkeit, wer bin ich? Oh,
ich fithle es, wenn ich mich wirklich 6ffne, ich bin das lebende Jetzt.“

Shiva steht fiir das ewige Jetzt, die Quelle der Verinderung, das Spiel von Erneuerung
und Zerstorung. Im Jetzt innehalten bedeutet, die Vollkommenheit innerhalb der
Verinderung zu erfahren. Hs bedeutet, Dinge loszulassen, um Platz fiir Neues zu
schaffen und dabei zu erfahren, dass du zwar all diese Verinderungen erfihrst, aber dass
derjenige, der sie erfihrt, bestindig ist, der leere Hintergrund hinter allen Verdnderungen
1st.

Das Hamsa Adoration Mantra ruft so den heilenden Wert des ,,Seins® hervor. Das ,,Sein®
ist der Triger all unserer Erfahrungen, denn ohne es zu sein, kénnten wir nichts erfahren.
Dieses Lobgebet besingt das ,,Sein* mit den Worten ,,du bist meine wahre Natur® und
ldsst dich tiefer in die Wahrheit und Akzeptanz des ,,Ich bin“ eintreten.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Bringt dich in Kontakt mit deiner Erfahrung des Seins.

e Bringt Selbstakzeptanz und inneren Frieden.
e  Schenkt Freiheit fir Mitgefithl und Menschlichkeit.

Dauer: 12.52 Minuten.

89



Track 2: Hari-Bhole Adoration Mantra

— Freude an der Erneuerung

Meditative Adoration Mantras

£ Mantra:
;gj Auwum namo Aum namaha (3x)
..'il-'%i. A’ Awum Hari Bhole Ananda Aum namaba (3x)

Aum namaha Aum namaha Aum namaha Aum namaha Aum
namaba Aum namaba Aum namaba

Freie Ubersetzung:
,,Oh sei gegriifit, Wesentlichkeit, die uns alles gibt, ohne
dass wir darum bitten miissen.*

Das Wort Hari ist ein Name fiir Krishna: das wonach wir alle uns innerlich sehnen und
wohin wir uns entwickeln mochten. Es steht fiir das Wesentliche, flir welches wir die
tiefste Liebe fiihlen, fiir das Wesentliche, das unsere Herzen stiehlt. Krishna-Energie ist
die freudige Energie, die aus der Dankbarkeit fiir das entsteht, was du vom Leben
erhiltst. Es ist die Energie der Gliickseligkeit des Herzens, der Liebe der Seele, des
Friedens des Wahren das nicht stirbt, und damit die Essenz des Lebens. Das Sanskrit-
Wort Bhole steht fiir die Energie des Shiva, die sowohl zerstort als auch erneuert. Hier
geht es also darum, dass Krishna Liebe und Leben schenkt und dich zur Erneuerung
auffordert: das lebendige, immerwihrende ,,Jetzt”. Es ist ein Appell an die Kraft des
lebendigen Jetzt“, denn alles verdndert sich stindig, Dinge kommen und gehen, aber
nur im Jetzt kann die Echtheit, das, was ist, spiirbar erfahren werden.

Das Hari-Bhole Mantra ist eine Hymne an diese Essenz des Lebens, nach der sich jeder
von Herzen sehnt und von der er sich gerne umbhiillen ldsst und aufgenommen wird. Das
Mantra besteht aus dem Wort 4wz, das anzeigt, dass du die folgenden Worte und Klinge
aus der ,,Ganzheit des Seins® heraus erfihrst und ausdriickst. Das Wott #azo bedeutet
,sel gegrifit und reicht an, dass dieser Grull mit Ehrerbietung und in einer
verbeugenden Haltung zum Ausdruck gebracht wird. Das Wort Harz ist somit ein Name
fur Krishna, und Bhole steht fur Shiva: das Wesentliche, das, weil es alles zerstort und
erneuert, uns alles gibt, ohne zu fragen. Das Wort Ananda driickt freudevolle
Gliickseligkeit aus, welche der Liebe des Wesentlichen innewohnt. Das Wort Nawaba
gehort zum gleichen Stamm als das obengenannte Nawo und bedeutet: Ich griile dich.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Heilt deine mentale Belastung.
e Bringt dich zu dir selbst und deinem inneren Wert zuriick.
e Gibt Vertrauen und neue Lebensfreude.

Dauer: 11.40 Minuten.

90



Track 3: Guru Brahma Adoration Mantra

— Alle Grenzen verschwimmen lassen

Meditative Adoration Mantras

,; Mantra:
[ 4 Guru Brahma guru

' guru devo maheshvarah
gury saakshaat Parabrahma

tasmi Sri gurnvey namaha

< ] (Y

Guru Brahma
Meditative adoration mantra

Freie Ubersetzung: ,,Oh schépfende Kraft, Triger von sowohl stindiger Verdnderung
als auch Unterstiitzung von allem was lebt, gerne lasse ich mich ehrerbietig durch dich
als meinen absoluten Lehrer fithren, denn du bist das ewige Sein.*

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brabma, die inspirierende und schopfende
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Brahman symbolisiert den
heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem die kreative Energie ausgeht.
Die schopferische Energie ist die Energie, die entstehen, bestehen und wachsen lsst.
Brahma ist der Inspirator, die Energie, die das Leben mdglich macht, die die Erfahrung
des ,,Da-Seins“ ermoéglicht und die dem, was ,,ist”, den Raum gibt, sich auf jede
erdenkliche Weise auszubreiten.

Im Hinduismus wird der Gott Brabman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige
Dreifaltigkeit): Brabma (Kreation), Shiva (Verinderung) und 1ishnu (Unterstlitzung). In
diesem Mantra wird betont, dass Brahma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft
auch die Krifte der zwei anderen in sich tridgt. Inspiration impliziert ja auch
Transformation ($hiva, hier Mabesh genannt) und Stabilitit (T7Zshnu). In dem letzten Satz
von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit: ,,Einzig an solch einen Lehrer, wobei
Kreation, Transformation und Unterstiitzung zusammenkommen, schenke ich
chrerbietig meine Hingabe.*

Beim Guru Brabma Mantra geht es, wie beim vorherigen Mantra, um den Wert der
Echtheit. Echtheit als wahter innerer Lehrer, Echtheit als die visions- und zweckfreie
Wahrheit der Existenz. Dieses Arati hilft dir, dieser Echtheit, dem inneren Lehrer in dir,
meht zu vertrauen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Bringt dich in Kontakt mit deinem inneren Fihrer.
e Bringt Vertrauen in dein Wesen und deine Giite.
e Fordert deine spirituelle Offenheit und bringt dich wieder in Beziehung zum Leben
als Ganzes.

Dauer: 10.48 Minuten.

91



Track 4: Radheshyam Adoration Mantra

— Deine Liebe besingen

Meditative Adoration Mantras

,;‘, Mantra:
] ) ‘ Auwum, Aum, Aum
' 48 Auwum Radhe Krishna
pE Aum Radhe Govinda
Radheshyam Aum Radhe Gopala
Mediative adorarion mantra Rﬂdbe Rﬂdb@

Freie Ubersetzung:
,,Oh innerste Liebe, dich liebe ich am meisten.*

Das Radheshyam Adoration Mantra ist eine Hymne auf das Verlangen nach Wesentlichkeit
und das aus liebevoller Hingabe entstehende Zusammenkommen der Schépfung und des
Schopfers, des Anziehenden und des von ihm Angezogenen. Radba ist der Name von
Krishnas meist ergebenen Verehrerin, seiner Liebsten. Das Wort Radha bedeutet deshalb:
vollkommene liebevolle Hingabe. Das Wort Krishna bedeutet wortlich dunkel und
bezieht sich auf seine dunkelblaue Hautfarbe, welche uns an die Unermesslichkeit des
Ozeans und des Kosmos erinnert. AuBerdem steht das Wort Krishna fiir das, was witklich
wichtig ist, was alles und jeden anzieht, denn alles und jeder sehnt sich stindig, wenn
auch oft noch unbewusst, nach dem Wesentlichen und wird durch diese Sehnsucht
schlieBlich zu ihm finden. Govinda und Gopala sind auch Namen fiir Krishna, die den
Krishna-Aspekt der Freude und Unterstiitzung betonen.

Wenn man aus den vorhergehenden Lobpreisungen den Eindruck gewonnen hat, dass
es neben dem Echten auch das nicht Echte gibt, dann ist das Radbeshyam Adoration Mantra
ein hingebungsvolles Lob-Gebet an die universelle Wahrheit, in der es keine Gegensitze
gibt, sondern in der alles als die Vollkommenheit von allem, dem ,Einen“, zum
Authentischen zusammenkommt. Aus tantrischer Sicht bedeutet Radbeshyam ein
gleichwertiges Zusammenkommen von allem als tiefste Erfahrung von Ganzheit.
Authentizitit ist nirgendwo ein Gegenpol, sondern die Vollheit von allem zusammen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Heilt dein dualistisches Denken.
e Bringt Harmonie und ein schiitzendes Gefiithl der Ganzheit.
o  Mildert deine fjberzeugungen und bewirkt Hingabe.

Dauer: 10.59 Minuten.

92



Track 5: Hare Krishna Adoration Mantra
— Die Ganzheit des Lebens

Medirtative Adoration Mantras

- Mantra:

,". Hare Krishna, Hare Krishna
y ‘?"* L Krishna Krishna, Krishna Krishna
S ihre, ibre, ihre

hare rama, hare rama,
rama rama, rama rama
ihre, ibre, ihre,

bhaje bhage, bhaje bhaje

nandanam, nandanam

Freie Gbersetzung: ,»,Oh sei gegriifit, gottliche Essenz, die alles zu sich hinzieht, denn du
bist unsere wahrhafte freudvolle Quelle. Sing deshalb voll Freude.*

Im Hare Krishna Mantra (Maba Mantra) wird immer wieder der Name Krishnas und die
damit verbundene Freude des Herzens gesungen, weil seine Energie der Liebe, des
Friedens und der Freude fiir alle so anziehend ist.

Mit dem Wort Hare wird der meist innewohnende Wert von Krishna gemeint. Das Wort
Krishna bedeutet wortlich dunkel und hat Bezug auf seine dunkelblaue Hautfarbe, die uns
an die Unermesslichkeit des Ozeans und des Kosmos erinnert. Darliber hinaus bedeutet
Krishna der innewohnende Wert des Wesentlichen, der alles und jeden anzieht, weil die
ganze Schopfung unablissig, oft noch unbewusst, sich nach dem Wesentlichen sehnt und
letztlich von diesem Verlangen aus auch mit ihm zusammenkommen wird. Das Wort
Auwum gibt an, dass du die folgenden Worte und Klinge aus der Ganzheit des Seins erfihrst
und zum Ausdruck bringst. Mit dem Wort Rama wird Krishna gemeint, als die Inkarnation
der Quelle jeder Freude. Das Wort .4um lidt auch hier wieder dazu ein, die folgenden
Worte und Klinge aus der Ganzheit des Seins zu erfahren und zum Ausdruck zu bringen.
Das Wortt bbaje bedeutet ,,singen® oder ,,seinen Namen singen® und nandanam bedeutet
,Freude”. Zusammen bedeutet es ,,sing oh sing mit Jubel den heiligen Namen der
Freude: Krishna®.

Das Hare Krishna Adoration Mantra ist der Qualitit der Liebe gewidmet, die erfahrbar wird,
wenn man den Wert des zuvor angerufenen ,,Seins® und des ,,Wahren® zuldsst. Die
Liebe, die als Krishna besungen wird, ist kein menschliches Sentiment, sondern die
reinste Energie, aus der heraus der Mensch handeln kann.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Bringt dich in Kontakt mit deinem spirituellen Gefihl der Liebe.
e Bringt dich iiber dein personliches Sentiment hinaus in die umhiillende Freiheit.
e Reinigt dein Herz, lisst die Liebe flieBen und 6ffnet dich, um vom GrofBeren
umhillt zu werden.

Dauer: 10.41 Minuten.

93



Track 6: Narayanaya Adoration Mantra

— Den inneren Frieden ehren

Meditative Adoration Mantras

-

7, Mantra:
4 Aum namo narayanaya

']

Freie Ubersetzung:
»,Komm, komm, blihendes lLeben, komm, komm,
komm in mich, komm, komm liebevolles L.eben, komm
und strahle in mir.*

Das Mantra Awum Namo Narayanaya ist seit Tausenden von Jahren ein Mantra fiir den
Weltfrieden. Es zu singen bedeutet, mit sich selbst in Frieden zu kommen, denn wenn
du stindig die 7shnu-Energie, die Essenz des heiligen (ganzen) Lebens, in dir zuldsst,
wirst du auch Frieden in die Welt ausstrahlen. Das Mantra lidt dich dazu ein, dich mit
der Essenz der Vishnu-Energie zu verbinden: Narayanaya. Mogest du auf diese Weise
Frieden erlangen und zum Weltfrieden beitragen. M6ge Narayanaya dich also erreichen,
beeinflussen und besinftigen. Sein Wert ist die Essenz, die in allem vorhanden ist, und
genau diese Essenz bringt Frieden, denn was tberall ist, kennt keinen Streit und
beinhaltet das ultimative Miteinander und Einssein: den wahren Frieden.

Das Sanskritwort naara bedeutet ,lebende Qualitit™, aber auch ,,Zufluchtsort™ oder
»Ruheplatz. Der wichtigste Ruheplatz fiir jedes Lebewesen ist seine Essenz oder Seele
und das ist ishnu. Durch den Einfluss der Essenz ist das Leben tiberall von dieser
Essenz durchdrungen (beseeltes Leben). Naara wird auch als die totale Dreieinigkeit
gesehen: Brabma, Shiva und Vishnn zusammen, das gesamte Leben der Schoépfung
(Brabma), der Transformation (Shiva) und der alles durchdringenden und nihrenden
Essenz (Vishnu). Das Sanskritwort narayan bedeutet ,,das Hochste, tber das nichts
hinausgehen kann®, das ist die Essenz der [Zshnu-Energie.

Das Narayanaya Adoration Mantra 6ttnet dich wieder fir die Kraft der Existenz. Kann
alles, was existiert und von der Existenz am Leben erhalten wird, mit einem so tiefen
,,Ja“ begriiBt werden, dass es zu einer tiefen Akzeptanz und damit zu innerem Frieden
tithrt? Das Singen von Aum Namo Narayanaya wird als energetischer Beitrag zum
Weltfrieden gesehen. Das tiefe ,,Ja* zu den Tatsachen deiner Existenz und der Schépfung
um dich herum 6ffnet dich fiir einen friedvolleren und ausgeglichenen Umgang mit
deinem Leben.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Bringt dich in Kontakt mit deinem Gefiihl der Nichstenliebe.
e Bringt dich in Kontakt mit der liebevollen Kraft des Lebens.
e [Lisst die Liebe wieder durch dich hindurchstrémen, wodurch Frieden mit allem,
was lebt, entstehen kann.

Dauer: 10.56 Minuten.

94



Track 7: Sri Ananda Adoration Mantra

— Das innere Gluck ehren

Meditative Adoration Mantras

-

& Mantra:
Il Sri Ananda
B8 -
Freie Ubersetzung:

S 5 »-Ehrwirdige und respektierte Gliickseligkeit, ich
o mochte dir dienen.”

Das S Ananda Adoration Mantra 1adt dich ein, wahrhaftig und fiihlend im Hier und Jetzt
zu sein. Seine meditative Atmosphire lidt dich ein, all deine Vorstellungen loszulassen
und in der greifbaren Realitit deiner selbst anzukommen. Du bist eingeladen,
herabzusteigen aus deiner Gedankenwelt, aus deinen Gewohnheiten, aus deinen
Vorurteilen, aus deinen Hoffnungen und Zukunftsvisionen, aus dem, was du zu glauben
meinst oder als Gewissheit angenommen hast. Du bist eingeladen, wieder wirklich zu
fihlen, dass du ein Mensch bist, dass du ein lebendiges Wesen mit Bewusstsein bist, dass
du deine Essenz vielleicht noch nicht ganz kennst, aber dass du spiirst, dass du da bist,
dass du anwesend bist, dass du fihlst, dass du eine reiche innere Erfahrung hast, die du
jetzt als Bereicherung zu allem, was du bereits erlebst, zulassen mdchtest. Du mdéchtest
Tiefe an die Oberfliche und Inhalt in die Form bringen. Das Einzige, was du daftir tun
musst und kannst, ist, alles, was schon da ist und was du schon bist, bewusst in
Empfinglichkeit zuzulassen. Um dies zu unterstiitzen, wird immer wieder kurz ein
einzelner Ton auf der spanischen Gitarre angeschlagen. Der Ton und sein Echo beriihren
deine Sensitivitit, machen dich fiir einen Moment klarer und helfen dir, Verengungen
loszulassen, wenn du in einem Gedanken, einem Gefiihl oder einer Emotion gefangen
warst.

Das S# Ananda Adoration Mantra ist dem friedvollen, inneren Gliick gewidmet, das in
jedem von uns existiert: Ananda. Die Erfahrung von Ananda mag nicht fiir jeden gleich
zuginglich sein, aber wenn du dich fiir deine Sehnsucht nach diesem Gefiithl 6ffnest und
die verinnerlichenden Klidnge und die Bedeutung dieses Verehrungs-Mantras in dich
hineinldsst, wird dein Ego sanfter werden. Du wirst einen flichtigen Eindruck von
Apnanda bekommen und spiiren, wie du dein Leben fithren mochtest, sodass du 6fter aus
dieser Quelle der Reinheit trinken und dich von ihr inspirieren, nihren und begleiten
lassen kannst.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Hilft dir, dein Verlangen und den damit verbundenen Mangel zu durchfiihlen.
e  Hilft dir, gefithlsmiBig leben zu lernen und sein zu durfen.
e Befreit dein Herz von allen Belastungen und Tritbungen.

Dauer: 21.05 Minuten.

95



Track 8: Shanti Adoration Mantra

— Frieden lieben

Medirtative Adoration Mantras

£ Mantra
) Shants, Shants, Shants, Shant:

Freie Ubersetzung:
,Frieden ist die wahre Natur von allem.*

Shanti st das Sanskrit-Wort fir Frieden, der, wenn er einmal tief in dir als dein Ursprung
spurbar ist, auf allen Ebenen deines Lebens wirkt und so auch deinen Wunsch nach
Frieden in der Welt unterstiitzt. Dieser Friede geht viel tiefer als ein Friede, der nur durch
die Abwesenheit von Konflikten entsteht, und er ist auch nicht das Ergebnis von
Verhalten oder einer bestimmten Art, sich zu verhalten, sondern er kommt aus der vollen
Anerkennung deines inneren Reichtums und der Befreiung, die dir seine Annahme
schenkt.

Die Werte aller bisherigen Aratis, das ,Sein®, das ,Jetzt”, das ,,Wahre®, das
., Vollkommene®, das ,,Liebevolle”, das , Friedvolle und das ,,Gluckliche®, fiihren dich
zu der Erfahrung, dass all dies die tiefste Wahrheit ist, die du bist, und dass die Offenheit
dafiir dich in einen tiefen spirituellen Frieden ($hanti) bringt.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantras
e Bringt dich in Kontakt mit deinem inneren Frieden.
e Bringt Stille und gibt deiner Anwesenheit ihre Einfachheit zurtick.
e  Hilft dir, dir selbst geistigen Frieden zu schenken.

Dauer: 12.59 Minuten.

AR AN

96



Devotional Recitations Devotional Recitations
— Sacred Sounds part 3

Surya - Devotional Recitation

Brahma - Devotional Recitation

Gayatti - Devotional Recitation

Vishnu - Devotional Recitation

Shiva - Devotional Recitation

Gurudev - Devotional Recitation
Shanti-mangalam - Devotional Recitation
Aum Mani Padme Hum - Devotional
Recitation

e A Al ol e

Sacred Sounds part 3

Anandajay

www.anandajay.org/de/albums/devotional- recitations

Die Verwendung von hingebungsvollen Rezitationen

Diese Mantras werden in einer etwas monotonen, meditativen und sehr
hingebungsvollen Weise gesungen, damit die Worte tiefer in deinen Geist und deine Seele
eindringen kénnen. Dieses Singen bringt dein Empfindungssystem in einen Rhythmus,
reguliert deine Atmung und hilft dir, Giber deine personlichen Interpretationen deiner
Gefihle hinauszugehen und den Wert und die Bedeutung des gewihlten Mantras zu
erkennen. Das Rezitieren wirkt befreiend bei zu starker mentaler Ausrichtung und
verstirkt die Erfahrung der Verbundenheit mit dem Wesentlichen.

Rezitationen mochten einen abgelenkten oder chaotischen Geist beruhigen und dir
helfen, deine Liebe fiir die besondere Erfahrung deines Inneren auszudriicken und mehr
zum Leben zu erwecken. Die Rezitationen bringen deinen Verstand zur Ruhe, deine
Seele zur Klarheit und erméglichen es dir, tiefer mit dem in Kontakt zu kommen, wonach
du dich sehnst und von dem du mehr beeinflusst werden méchtest. Am besten ist es,
wenn du die Rezitationen fiir dich alleine horst, denn es ist besser, sich eine Zeit lang auf
einen bestimmten Text oder ein Mantra und dessen Inhalt, nach dem du dich sehnst, zu
richten.

Mit der Zeit kannst du auch mitsingen, aber das Zuhéren, das mit deiner Empfinglichkeit
einhergeht, hat zunichst eine beruhigende Wirkung. Wenn du dich von der Rezitation
erfullt fiihlst, sie ganz in dich aufnehmen kannst und ein befreiendes Gefiihl versptirst,
kannst du mitsingen. Beim Rezitieren ist es wichtig, dass du nicht tiber den Rhythmus
nachdenkst, sondern dass er sich aus deiner Beteiligung ergibt. AuBlerdem solltest du
deine Atmung sich selbst tibergeben und der Rezitation unterordnen. Ein weiterer
wichtiger Punkt beim Rezitieren ist, dass du dir nach der Rezitation Raum gibst, um die
Tiefe der anschlieBenden Stille zu erfahren. Gehe eine freundschaftliche Beziehung mit
ihr ein und 6ffne dich fir die Tiefe, die dadurch erfahrbar wird. Die hingebungsvollen
Rezitationen befreien, erhellen, geben Raum und werden neue Tiefen in dir berithren.
Gib ihnen Raum und werde vertraut mit dieser Tiefe deiner Existenz, denn in diesem
liebevollen Raum wartet deine Seele auf dich.

97



Track 1: Surya Devotional Recitation
— Den Reichtum deiner Seele kriftigen

Devorional Recitations

?;, Rezitation:
il Mitraya ravaye suryaya bhanave khagaya pushne

_',“'__Y: , hiranyagarbaya marichaye adityaya savitre arkaya baskaraya
Surya Freie Ubersetzung:

R ,Jetzt, da du so sensitiv offen bist fiir mich, deine Seele,
zeige ich dir aus meinem Innersten, in welchen reinen
Gefiihlswerten ich erkennbar bin. Du erfihrst mich dann als das Licht deines wahren
Freundes, als dein Zentrum, als dein Lebensfeuer, als deine Lichtquelle, als deine
ultimative Freiheit, als deine essentielle Nahrung, als deinen Ursprung, als deine Heilung,
als deine spirituelle Mutter, als deinen heiligen Geist, als deine Ausstrahlung, als deinen
schépferischen Vater. Frieden und Liebe sind die Grundprinzipien meines Seins in der
Existenz aller. Danke, dass du mich erfahren mochtest, dass du bereit bist, so
empfindsam zu sein, dass du das Licht des Lebens sehen mé&chtest, dass du mich, deine
Seele, als das Licht des Bestehens erfahren mochtest.

Das Surya-Mantra ist eine Hymne an die zwolf Aspekte deiner inneren Sonne, die zwolf
Eigenschaften deiner Seele. Es handelt von der Begegnung mit deiner Seele, mit dem
Wesentlichen, mit deinem spirituellen Herzen, oder wie auch immer du das Kostbare in
dir nennen mochtest, um wieder mit ihm vereint zu sein. In Mitraya 6ftnest du dich fur
deine innere Sonne als deinen wahren Freund, die in dir aufleuchtet, wenn du
Freundschaft erfdhrst. Bei Ravaye 6ffnest du dich fiir deine innere Sonne als dein wahres
Zentrum, das in dir aufleuchtet, wenn du erfihrst, dass deine Seele dein Sein ist. Bei
Suryaya 6ftnest du dich fir deine innere Sonne als die Quelle, die dir dein wahres
Verlangen schenkt, und die in dir aufleuchtet, wenn du dein Verlangen fihlst und
dadurch Kraft erfihrst. Bei Bhanave 6ffnest du dich fir deine innere Sonne als dein
wahres Licht, das in dir aufleuchtet, wenn du durch Klarheit sichst und erkennst. Bei
Khagaya 6ttnest du dich fur deine innere Sonne als Quelle deiner wahren Freiheit, die in
dir aufleuchtet, wenn du die GroBle des Lebens erfihrst. Bei Pushne 6ffnest du dich fur
deine innere Sonne als Quelle deiner wahrhaftigsten Nahrung, die in dir aufleuchtet,
wenn du erfihrst, dass du zum Licht hinwichst. Bei Hiranyagarbaya 6tfnest du dich fir
deine innetre Sonne als deine wahre Quelle, die in dir aufleuchtet, wenn du erfihrst, dass
deine Seele mit dem identisch ist, aus dem du hervorgegangen bist. Bei Marichaye 6ftnest
du dich fir deine innere Sonne als deine wahre Heilung, die in dir aufleuchtet, wenn du
dich wieder als Ganzheit erfahrst. Bei Adityaya 6ttnest du dich fiir deine innere Sonne als
Quelle deiner wahren Geborgenheit, die in dir aufleuchtet, wenn du dich von
mitterlicher Liebe umhillt fithlst. In Savizre 6ttnest du dich fir deine innere Sonne als
deine wahre spirituelle Quelle, die in dir aufleuchtet, wenn du dich gnadenvoll inspiriert
fihlst. Bei Arkaya Offnest du dich fiir dein Inneres als die Quelle deiner wahren
Ausstrahlung, die in dir aufleuchtet, wenn du frei du selbst bist. In Baskaraya 6tfnest du

98



dich fir dein Inneres als deine wahte Essenz, die in dir leuchtet, wenn du deine Seele als
deine Essenz und als die Essenz von allem erkennst.

Die Andachtsrezitation Surya unterstiitzt deine Offnung fiir die Erfahrung von geistigem
Frieden. Sie bringt mentale Ruhe, Raum und Freiheit, Qualititen, die in der Rezitation
als die verschiedenen Lichtaspekte des Seelenlichts, Surya, besungen werden. Lass dich
von der Rezitation bertihren und in einen anderen Gefthlswert bringen, der jenseits des
Sentimentalen liegt.

Ablauf der Rezitation

Wihrend dem Wiederholen dieser Rezitation, 6ffnest du dich immer mehr fiir die Klinge
und Werte dieser zwolf Seelenaspekte, sodass du mit dieser Rezitation einen
hingebungsvollen Bewusstseinsraum schaffst, in dem diese Werte tiefer in dir ankommen
und von dort aus in die Welt ausstrahlen kénnen. Die Klinge der indischen Bansuri-
Flote sind ein Ruf nach Hause und 6ffnen dich fiir dein Verlangen, mit deinen inneren
Werten zusammen zu sein. Die Klinge der Glocke zwischen jeder Mantra-Reihe laden
dich ein, jede mentale Orientierung vollstindig loszulassen. Wenn du sie in deinem
Bewusstsein erklingen ldsst, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra fiillt
dich dann mit der sinnlichen und emotionalen Erfahrung deiner Beseelung. Wenn durch
das wiederholte Rezitieren dieses Mantras alles, was du bist, so von diesem Wert
durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spiirst, strahlst du diesen Wert
von ganz alleine nach aullen aus. Du bist dann fiir einen Moment ganz im Einklang mit
deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bedurfnis nach wahrem Seelenfrieden. Wenn die
Rezitation zu Ende ist, lass die Atmosphire, in die du gekommen bist, weiterwirken und
ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch dein Gehirn schweigen, denn gerade dadurch
konnte es dich erfiillen, bereichern und heilen. Wenn die Musik aufgehért hat, lass die
Atmosphire, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst verklungen
1st.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Bringt geistige Ruhe, Raum und Freiheit.

e Lisst dich voll Ehrerbietung vor dem Gréf3eren und mit einem tiefen Respekt vor
der Schopfung leben.

e  Gibt der Erfahrung der Seele Tiefgang und den Reichtum innerer Inspiration.

Dauer: 16.27 Minuten.

99



Track 2: Brahma Devotional Recitation

- Das Universum umarmen

Devorional Recitations

-

{:,? Rezitation:

) Brabmaarpanam Brabma bavir
1k 4 Brabmaagnan Brabmanaa
Brahmai va tena gantavyam
Brabma karma samaadbina

5
o

b

Brahma

Devotional recitation

Freie Ubersetzung: ,,(1) Jede Form der Hingabe ist
Energie von Brahma und verursacht Ausbreitung, Wachstum, Kreation und Entwicklung
(der Sanskrit Stamm Brih bedeutet wachsen und ausbreiten); (2) die Tatsache, dass
Hingabe stattfinden kann, ist die Energie von Brahma (alles was eine Rolle spielt, um
Hingabe mdéglich zu machen, ist eine Folge von Ausbreitung, Wachstum, Kreation und
Entwicklung); (3) dass Hingabe wirklich stattfindet, ist eine Bestitigung der Brabma-
Energie (die Energie des Tuns, und dass jemand da ist, der tut); (4) Alle materiellen
Aspekte, die eine Rolle spielen in der Hingabe, sind die Energie von Brabma (alles was
besteht, um Hingabe Form geben zu kénnen).*

Brahman symbolisiert den heiligen, wesentlichen und allwissenden Ursprung, von dem
die kreative Energie ausgeht. Bei ihr geht es um den Raum, zu erfahren, dass du lebst
und ein Teil der Schépfung bist. Die Schépfung, das Sein im Werden, findet stindig in
dir statt und wird durch dich sichtbar. Schlief3lich gibst du dem, was du stindig bist, den
Raum, sich auszubreiten.

Das Mantra sagt mit anderen Worten und in Kirze: ,,Alles ist Brabma, alles ist die sich
ausbreitende Energie von Leben und Sein.” Die Botschaft dieses Mantras ist dann auch:
,,Nur der Mensch, der Brahma (die schopfende Kraft und Seins-Energie) in allem erkennt,
wird auch in sich selbst den Brunnen von Brahma erfahren.

Die Brabhma Devotional Recitation hilft dir, dich mit diesem Mantra zu 6ffnen und von
deinen Konditionierungen befreit zu werden. Es bringt energetische Entspannung in den
Hinterkopf und den gesamten Nacken und macht dich weniger stur und eigensinnig. Die
Rezitation wiederholt, dass alles von der sich immer weiter ausdehnenden Lebenskraft
Brahmas durchdrungen ist und dass in allem das schopferische Lebensprinzip immer
spurbar ist.

Der Ablauf der Rezitation

Wihrend du diese Rezitation wiederholst, lisst du die Klinge und Werte dieses Mantras
immer wieder in dir zu, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen
Bewusstseinsraum erschaffst, in welchem du den Wert des Seins in den Schof3 deines
LSeins sinken und von dort aus auf alles Leben um dich herum ausstrahlen ldsst.
Begleitet wird dieses Musikstiick von einer ,,Engelsstimme®, den Klingen der Tanpura
und gelegentlich einer Glocke, die ein sphirisches Gefiihl der Weite vermitteln und dich

100



einladen, jede mentale Orientierung vollig loszulassen. Indem du sie in deinem
Bewusstsein erklingen lisst, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra erfillt
dich mit der sinnlichen Erfahrung der Unendlichkeit. Wenn durch das wiederholte
Singen des Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du thn
sozusagen in jeder Zelle spiirst, strahlst du diesen Wert von dir aus nach aulen. Du bist
dann fir einen Moment ganz im Einklang mit deinem tiefen Verlangen oder deinem
Bediirfnis nach wahrer Freiheit. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse
die Atmosphire, in die du gekommen bist, so lange wie mdglich bestehen und ihre
heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist still bleiben, denn gerade dadurch
konnte dich dieser Wert erfiillen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist,
lass die Atmosphire, die entstanden ist, in der Stille bestehen, bis sie von selbst weg
gleitet.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e  Gibt dir innere Freiheit.
e Hilft dir, Konflikte, Arger und Negativitit loszulassen und zu vergeben.
e  Lost alle Widerstinde auf und macht dich wieder empfinglich.

Dauer: 11.48 Minuten.

Track 3: Gayatri Devotional Recitation

- Dich vom Licht reinigen lassen

Devorional Recitations

-

£ Rezitation:
[ Aum bhur bhuvah svah
;”I_.*:-H‘f;_-e. 1 tat savitur
bbargo devasya
dhyo yonah

Gayarr
Devotional recitation

Freie Ubersetzung: ,»Oh meine kostbare Essenz, aus reiner Hingabe 6ffne ich mich
deinem strahlenden und erleuchtenden Glanz, der mich erschaffen und mit heiliger
Anwesenbheit erfillt hat, sodass er mich etleuchtet und schiitzt.*

Das Mantra besingt ,,Licht™ als den wichtigsten spirituellen Wert, der dich umgibt, dich
bescheint, nihrt und dich leichter und freier macht, damit du wieder aus einem offenen
Bewusstsein heraus leben kannst. Im Gayatri-Gebet geht es um den Wert des Lichts in all
seinen Formen. Das, was wir mit dem Wort ,,Licht” meinen, wird im Sanskrit und der
altindischen Kultur, viel breiter empfunden. So bedeutet Licht aus dem Sanskrit auch
Liebe, sowohl im Sinne der Qualitit des inneren Geliebten, als auch im Sinne der
Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als Bewusstsein
tbersetzt, nimlich als der Wert der Einsicht, das Licht, das die Dinge sichtbar macht.

101



Licht kann aber auch die Kraft bedeuten, die uns Licht gibt, Gott, oder Licht als heilende
Kraft. Aus dem Sanskrit ist Licht eigentlich jede Form von Freiheit und Transparenz und
wird als die wesentlichste Form der Nahrung angesehen. Licht ist der Wert in der
Geborgenheit der Mutterliebe, in der leitenden Kraft der Vaterliebe und in der
schiitzenden Kraft der gottlichen Liebe.

All diese Lichtwerte werden durch die Gayatri Devotional Recitation geférdert und
unterstiitzen deine Offenheit fir das Licht deines Herzens. Sie bringt Raum, Licht und
Freiheit in den gesamten Brust- und Riickenbereich und beruhigt das Herzchakra sowohl
auf der Riuckseite, wo es fir den Energiefluss verantwortlich ist, als auch auf der
Vorderseite, wo es zu deiner Beziehungsfihigkeit beitrigt. Es steht fiir den Wunsch, sich
dem Licht der Weisheit, der Klarheit und der Rechtschaffenheit zu 6ffnen, in all den
Unklarheiten des Lebens. Mége daher das Rezitieren des Gayatri-Mantra in Verbindung
mit Empfinglichkeit und Zuneigung eine stirkende Wirkung haben und dir den Zugang
zu deinem Seelenlicht etleichtern, sodass du dich durch den Kontakt mit diesem Licht
als gliicklicher Mensch fiihlst.

Der Ablauf der Rezitation

Wihrend du diese Rezitation wiederholst, 6ffnest du dich mehr und mehr fiir die Klinge
und Werte dieses Mantras, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen
Bewusstseinsraum schaffst, in dem der spirituelle Wert des ,,Lichts®, das dich umgibt,
dich etleuchtet, nihrt und dich leichter und freier macht, sich voll entfalten und von dort
aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Glockenténe am Anfang und am Ende der
Rezitation laden dich ein, deine mentale Orientierung vollstindig loszulassen, und die
Obertoéne der Tanpura wirken befreiend auf dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem
Bewusstsein erklingen ldsst, kommt dein Gehirn von selbst zur Ruhe. Wihrend des
Mantras gesellt sich leise ein Streichorchester hinzu, das Licht und Raum in deine
Wahrnehmung bringt. Du ldsst dich vom Mantra mit der sinnlichen Erfahrung des
reinigenden und heilenden Lichts erfiillen. Wenn alles, was du bist, durch das wiederholte
Singen dieses Mantras so von diesem Wert durchdrungen ist, dass du es sozusagen in
jeder Zelle spurst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach aulen. Du bist dann fiir
einen Moment ganz im Einklang mit deinem tiefen Wunsch oder Bedtrfnis nach Licht,
Raum und Freiheit. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die
Atmosphire, in die du gekommen bist, so lange wie moglich bestehen und ihre heilende
Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist still bleiben, denn gerade dadurch konnte dich
dieser Wert erfiillen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist, lass die
Atmosphire, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst weg gleitet.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Bringt Licht und Freiheit in dein Herz, deinen Brustraum und deinen Ricken.
e Vertreibt das Gefiithl der Begrenztheit und 6ffnet dich fiir dein inneres Licht.
e  Stirkt die Integration deiner Seele in dein Menschsein.

Dauer: 16.33 Minuten.

102



Track 4: VVishnu Devotional Recitation

- Dich der Transparenz 6ffnen

Devorional Recitations

i.;, Rezitation:
Hid Saanthakaaram bhujaga-sayanam padhmanaabham sureshanm
i‘f.. X’ Vishwaadhaaram gagana-sadrisham megha-varnam subbaangam

Lakshmi-kaantham kamala-nayanam yogibbir dhyaana-gamyam
Vande vishnum bhava-bhaya-haram sarva-lokaika-naatham

Vishny . . .
: Vishnu vishnu mabavishnu

Dievotional reciration

Freie Ubersetzung: ,,Ich beuge vor der alles durchdringenden Energie, die in dem ganzen
Universum anwesend ist. Ich beuge vor dieser Lebensenergie, die friedvoll ist, weil sie in
allem die Essenz ist. Diese wird abgebildet als ein erleuchtetes Wesen, das in einem
endlosen Ozean auf einem Bett von Kobras ruht, aus seinem Nabel kommt ein langer
Stiel mit einer offenen Lotusblume als Ursprung der Schépfung. Diese Energie ist die
Essenz aller spirituellen Wahrheit und von allen Existenzlagen. Diese Energie ist so
subtil, dass sie den ganzen Kosmos durchdringt. Sie wird abgebildet als ein erleuchtetes
Wesen mit einer lila Haut, wie von Regenwolken, in einer prichtigen Gestalt und
einhergehend mit der Energie von Gliick und Schénheit. Ich beuge vor dieser alles
durchdringende Energie, die mir die Reinheit der Seele zeigt, und wofiir ich mich in
Meditation immer wieder 6ffne. Dadurch vergeht meine Angst vor dem Unbekannten
wie von selbst und das Zusammensein mit meiner Seele wird zu einer Basis von Freiheit
und Vertrauen.*

In diesem Mantra wird aus einer tiefen meditativen Erfahrung heraus die 1Zsbnu-Energie
als Rezitation gesungen, um dich tiefer mit ihrer Essenz in dir zu verbinden. Das Wort
Vishnu (sprich: visinoe) kommt vom Wortstamm 27, was ,,getrennt von‘ oder ,,jenseits*
bedeutet, und von »is, was ,,sich in etwas hineinbegeben®, ,,in etwas hineingehen®, ,,durch
etwas hindurchgehen®, ,,in allem prisent sein“ oder ,,sich in alle Richtungen ausbreiten®
bedeutet. [zshnu ist also die Energie, die alles durchdringt, in allem gegenwirtig ist, alles
auf diese Weise untermauert und unterstiitzt und somit alles erhellt. Es ist diese reine
Lebensenergie, die in allem ist und frei von persénlicher Interpretation. Sie ist in allem
auf der Erde, in allem im Kosmos und in allem anderen Unsichtbaren. 1Zshuu ist die alles
durchdringende Essenz in allem, was ist, die das gesamte Universum unterstiitzt,
unterhilt und durchdringt, und das sowohl in der Vergangenheit, der Gegenwart als auch
in der Zukunft.

Vishnu wird meistens auf einem groBen Adler, dem Garuda, dargestellt, was zeigt, dass
er unbegrenzt tiberall vorkommen kann und tberall ist. Er ist oft zusammen mit seiner
Frau Lakshmi, der Géttin des Uberflusses, der Schénheit und des Gliicks, was bedeutet,
dass das Erfahren seiner alles durchdringenden Reinheitsenergie dich in einen Zustand
des Glucks versetzt. 1ishnu wird auch oft dargestellt, wie er den Ur-Ozean (kshira sagara,
der Milch-Ozean) aufrithrt, um anzugeben, dass die alles durchdringende Energie des
Lebens der urspriingliche Aspekt des Schépfungsprozesses ist. Er ruht dann auf einem
Bett aus Kobras, die ihn tragen und schiitzen, als Zeichen dafiir, dass er mit seiner

103



Energie vollstindig von allen Lebenskriften unterstiitzt wird. Dieser Ozean ist der
Ursprung des Lebens und damit deines Menschseins, in welchem du dir deiner Essenz
bewusst sein kannst. 1ishnu reprisentiert diese Aktualitit, diese von Essenz und Leben
durchdrungene Realitit der Evolution, von der auch du ein Teil bist. Aus seinem Nabel
entspringt ein Lotus, als Zeichen, dass 17Zshnu der essentielle Grund der gesamten
Schoptung ist. Die Vishnu Devotional Recitation unterstiitzt deine Offenheit fiir die Weite
deiner Manifestation. Lass dich von der Kraft dieser essentiellen Energie, die das Leben
strahlen ldsst und Kraft gibt, erleuchten und mit wahrer Lebensfreude verbinden.

Der Ablauf der Rezitation

Wihrend du diese Rezitation wiederholst, ldsst du die Klinge und Werte dieses Mantras
immer wieder in dich einstrémen, sodass du mit dieser Rezitation -einen
hingebungsvollen Bewusstseinsraum  erschaffst, in dem die essentielle, alles
durchdringende Lebensenergie dich in allen Schichten deiner Anwesenheit fillen und
erfiillen darf und von dort in die Welt ausstrahlen kann. Die Klinge der Klangschale am
Anfang, am Ende und wihrend der Zwischenspiele laden dich ein, jede mentale
Orientierung vollstindig loszulassen, und die Klinge der Tanpura wirken befreiend auf
dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen lisst, kommt dein Geist
von selbst zur Ruhe. Lass dich dann durch das Mantra 6ffnen, um die bedeutungsvolle
und emotionale Erfahrung von Empfinglichkeit und Zuginglichkeit zu etleben. Wenn
durch das wiederholte Singen dieses Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so
durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spiirst, strahlst du diesen Wert
ganz von selbst nach auBlen aus. Du bist dann fiir einen Moment ganz im Finklang mit
deinem tiefen Wunsch oder Bediirfnis, fiir das Wesentliche durchlissig zu sein. Wenn du
mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die Atmosphire, in die du gekommen bist,
so lange wie moglich bestehen und ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen
Verstand schweigen, denn gerade dadurch konnte es dich erfiillen und heilen. Wenn die
Musik verklungen ist, lass die Atmosphire, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen,
bis sie von selbst verschwindet.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation

e Hilft dir, das Leben zu genieBen und dadurch Frieden mit allem Lebendigen zu
schliefen.

e  Macht dich dankbar fiir deine Existenz, dein ,,Da-Sein“ und dein Lebensgliick.
e Bestirkt dich darin, dass alles in dir wertvoll ist, wenn du dich nur tief und
respektvoll genug dafiir 6ffnest.

Dauer: 18.18 Minuten.

104



Track 5: Shiva Devotional Recitation

- Die Freiheit der Erneuerung zelebrieren

Devorional Recitations

-

7 Rezitation:

" ;;:‘ Aum namaha Sambhavaya cha, Mayobbavaya cha, namakh
WX Shankaraya cha, Maskaraya cha, namah Shivaya cha, Shiva
DU

Taraya cha
Devwion o Freie Ubersetzung: ,»Oh Ewiges Jetzt, Geber von

sowohl zeitlicher als auch ewiger Freude, von sowohl
personlichem als auch spirituellem Glick, von Gnade und Reinheit, von allumfassendem
Wohlbefinden, ich beuge empfinglich und ehrerbietig vor deiner Wahrheit und deiner
lebendigen Anwesenheit, der ich in jedem Moment wieder begegnen darf, um damit
zusammen zu sein.

In der Shiva Devotional Recitation wiederholst du immer wieder verschiedene Namen fir
die Eigenschaft Shivas (der zerstort und neuen Lebens- und Entwicklungsraum schafft),
um zu betonen, wie wichtig die neue Lebensenergie Shivas fur das ganzheitliche und
damit auch spirituelle Wohlbefinden des Menschen ist. Du rezitierst hier verschiedene
Namen von Shiva, die zeigen, dass sowohl das Menschliche als auch das Wesentliche
angenommen werden mussen, um spirituelles und ganzheitliches Wohlbefinden zu
erlangen. Die Namen sind Shambhavaya (Geber der zeitlichen Freude), Mayobbavaya
(Geber der ewigen Freude), Shankaraya (Geber des personlichen Glicks), Maskaraya
(Geber des spirituellen Gliicks), Shivaya (Geber der Gnade) und Shiva Taraya (Geber der
Reinheit). Die Endung -chz bedeutet: wonach ich mich so sehr sehne. Die Shiva Devotional
Recitation unterstutzt die Offenheit fir die meditative Anwesenheit und férdert den
energetischen  Austausch zwischen Kronenchakra und Perineum, wodurch
Verinnerlichung und ein Gefiihl der essentiellen Prisenz entstehen. Die Rezitation stirkt
den Wunsch, mit dem lebendigen Jetzt verbunden zu sein und jeden Moment der
Anwesenheit zu einem Kontakt mit dem Wesentlichen werden zu lassen.

Der Ablauf der Rezitation

Wihrend du diese Rezitation wiederholst, lisst du die Klinge und Werte dieses Mantras
immer wieder in dich hinein, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen
Bewusstseinsraum erschaffst, in dem die Werte des ganzheitlichen Wohlbefindens, nach
denen du dich so sehnst, in deinem ganzen Menschsein ankommen und dich erfiillen
kénnen, um von dort aus in die Welt auszustrahlen. Die Klinge der Glocke am Anfang,
am Ende und wihrend der Zwischenspiele sind eine Einladung, alle mentalen
Orientierungen vollstindig loszulassen, und die Klinge der Tanpura haben eine
befreiende Wirkung auf dein Bewusstsein. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen
lasst, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra erfillt dich dabei mit der
bedeutungsvollen und emotionalen Erfahrung einer essentiellen Erneuerung. Wenn
durch das wiederholte Singen des Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so

105



durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen in jeder Zelle spiirst, strahlst du diesen Wert
ganz von selbst nach auBlen aus. Du bist dann fiir einen Moment ganz im Einklang mit
deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bediirfnis nach dem essentiellen Reichtum, der dich
zur Entwicklung anregt. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist, lasse die
Atmosphire, in die du gekommen bist, solange wie moglich bestehen und ihren
heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch
konnte es dich erfiillen, bereichern und heilen. Wenn die Musik verklungen ist, lass die
Atmosphire, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst
verschwunden ist.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Bringt dich in Kontakt mit dem Raum deiner Anwesenbheit.
e Fordert den energetischen Fluss vom Scheitel zum Perineum und umgekehrt.
e Befreit dich von deiner Hartnickigkeit und deinen Uberzeugungen und 6ffnet dich
fur das ,,Jetzt™.

Dauer: 14.56 Minuten.

Track 6: Gurudev Devotional Recitation

- Wesentliche Begleitung annehmen

Devorional Recitations

-

Fe Rezitation:

_ ;E Guru Brabma, gurn Vishnu, guru devo maheshvarah
_L“I_.,i_ , Guru saakshaat Parabrahma

tasmi Sri gurn namaha

Gurudev

PR oo (Gurudev, gurndev, gurude)

(Aum namah Ananda namah)

Guru Brabma, guru Vishnu, guru devo mabeshvarah
guru saakshaat Parabrahma

tasmi Sri gurnvey namaha

Freie Ubersetzung: ,,Oh schopfende Kraft (Brahma), Triger von sowohl stindiger
Veranderung (Mabeshvarah) als auch Unterstiitzung von allem was lebt (1ishnu), gerne
lasse ich mich ehrerbietig durch dich als meinen absoluten Lehrer (Guruvey) fiihren, denn
du bist das ewige Sein (Parabrabma).‘

Das Guru Brahma Mantra weist darauf hin, dass Brabma, die inspirierende und schopfende
Kraft, die alles Leben durchdringt, der wahre Lehrer ist. Im Hinduismus wird der Gott
Brabman als ein Teil der Trimurti gesehen (die heilige Dreifaltigkeit): Brahma (Kreation),
Shiva (Verinderung) und IZshnu (Unterstitzung). In diesem Mantra wird betont, dass
Brabma eigentlich der Wichtigste ist, weil seine Kraft auch die Krifte der zwei anderen in

106



sich trigt. Inspiration impliziert ja auch Transformation (Shiva, hier Mabesh genannt) und
Stabilitit (I7Zshnu). In dem letzten Satz von diesem Mantra ist die Schlussfolgerung somit:
,Einzig an solch einen Lehrer, wobei Kreation, Transformation und Unterstiitzung
zusammenkommen, schenke ich ehrerbietig meine Hingabe.” Die Rezitation hilft dir,
dich fiir die Erfahrung deiner Aura zu 6ffnen. Sie schafft mehr Freiheit und Raum fiir
das dich umgebende Energiefeld und lockert so die Spannung in deiner Haut und das
Gefiihl, in einem Kokon zu leben. Diese Rezitation zeigt in vielen Worten, dass die reine
Lebenskraft und Schépfung der wahre spirituelle Lehrer und Fihrer ist.

Der Ablauf der Rezitation

Wiahrend du diese Rezitation wiederholst, 6ffnest du dich immer mehr fir die Klinge
und Werte dieses Mantras, sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen
Bewusstseinsraum erschaffst, in dem die Wertschitzung der essentiellen Begleitung
vollstindig stattfinden und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Klinge der
Kristall-Klangschale laden dazu ein, jede geistige Orientierung vollstindig loszulassen,
und die Klinge der Tanpura wirken befreiend auf dein Bewusstsein. Indem du sie in
deinem Bewusstsein erklingen ldsst, kommt dein Geist von selbst zur Ruhe. Das Mantra
erfullt dich mit der gefiihlsmidBigen Erfahrung, nicht mehr allein zu sein und die
Begleitung zum Wesentlichen anzunehmen. Wenn durch das wiederholte Singen dieses
Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du ihn quasi in
jeder Zelle spirst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach auflen aus. Du bist dann
fir einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht oder deinem Bedurfnis
nach Begleitung, die aus der Essenz kommt. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig
bist, lasse die Atmosphire, in die du gekommen bist, so lange wie méglich bestehen und
ihre heilende Wirkung entfalten. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch
konnte dieser Wert dich erfillen, bereichern und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist,
lass die Atmosphire, die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst
verschwindet.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Bringt dich in Kontakt mit deiner inneren Weisheit.
e Heilt deine Aura und schafft Freiheit und Raum in deinem Energiefeld.

e Weckt in dir das Verlangen, dich mit dem Wesentlichen zu verbinden und einen
spirituellen Lehrer oder eine spirituelle Inspirationsquelle zu finden, die dich dorthin
begleitet.

Dauer: 15.41 Minuten.

107



Track 7: Shanti Mangalam Devotional Recitation

- Frieden fur alle

Devorional Recitations

,;, Rezitation: Shanti, Shanti Mangalam Shanti
[ .
;“__*:;‘ & Freie Ubersetzung: ,,Frieden und Wohlstand fur alle®.

Die Shanti Mangalam Devotional Recitation hilft dir, allem,
was du bist und was dich umgibt, spirituelle Liebe oder
Frieden zu schenken. Shanti bedeutet innerer Frieden
und Mangalam bedeutet Glick, giinstiger Einfluss. Diese
Rezitation ist nicht so schnell und gibt dir Raum, Frieden und Stille in alle
Spannungsbereiche zu bringen, die du gerade erlebst. Dadurch kannst du dich leichter
von deiner Neigung l6sen, dich mit etwas zu identifizieren, was dich von einem zu
konzentrierten Geist und seinen Verengungen befreit. Was auch immer dich beschiftigt
oder dir in den Sinn kommt, ob es dir gefillt oder nicht, gib alles mit Hingabe diesem
wiederholten positiven Einfluss des Friedens. Es gibt keinen wichtigeren Einfluss als den
Wert von Shantimangalam, den jede Seele und die Menschheit als Ganzes braucht, um
wieder respektiert zu werden und in Vertrauen miteinander leben zu kénnen. Jedes Mal,
wenn du dieses Mantra rezitierst, tragst du dazu bei.

Shanti mangalam

Devotional recination

Der Ablauf der Rezitation

Wahrend du das Mantra Shantimangalam wiederholst, spiirst du den Wert dieses Mantras,
sodass du mit dieser Rezitation einen hingebungsvollen Bewusstseinsraum schaffst, in
dem sich dieser Wert voll entfalten und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die
Klinge der Glocke sind eine Einladung, alle mentalen Orientierungen vollstindig
loszulassen. Indem du sie in deinem Bewusstsein erklingen ldsst, kommt dein Geist von
selbst zur Ruhe. Das Mantra erftllt dich dann mit der bedeutungsvollen und emotionalen
Erfahrung friedvoller Gliickseligkeit. Wenn durch das wiederholte Rezitieren des
Mantras alles, was du bist, von diesem Wert so durchdrungen ist, dass du ihn sozusagen
in jeder Zelle spiirst, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach auflen aus. Du bist
dann fiir einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht, deinem Verlangen
oder Bedtrfnis nach wahrem Frieden. Wenn du mit dem Singen des Mantras fertig bist,
lasse die Atmosphiire, in die du gekommen bist, so lange wie méglich bestehen und ihren
heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen, denn gerade dadurch
konnte es dich erftllen und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist, lass die Atmosphire,
die sie geschaffen hat, in der Stille bestehen, bis sie von selbst vergeht.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Lisst dich in deiner Inkarnation als friedensbringender Mensch ankommen.
e  Schafft Raum in deinem Kérper und Geist und macht dich offener fiir Beziehungen.
e Verbindet dich mit deiner Seele, deinem Herzen und dem Rest der Schépfung.

Dauer: 14.28 Minuten.

108



Track 8: Aum Mani Padme Hum

Devotional Recitation

Devorional Recitations

- Der Nektar deines Herzens

-

7

4 Rezitation: Awum mani padme hum
44T o . . )
L A Freie Ubersetzung: ,,Oh mein Herz, jedes Mal, wenn ich
mich mit dem leuchtenden Juwel in deinem Kern
b Pacd e ETlee verbinde, hort mein Schmerz des Getrenntseins auf

R natiirliche Weise auf.”

Dieses tibetisch-buddhistische Mantra besingt das Licht des Juwels im Lotos deines
Herzens. Dieses Juwel ist der hellste, tiefste und strahlende Aspekt deines spirituellen
Herzens, die Quelle der Liebe in dir. Lasse dich von diesem inneren Licht beriihren,
nihren und bereichern. Das Licht beeinflusst alles, durchdringt alles und férdert
Wachstum und Entwicklung. Wenn du dich fiir die Unmittelbarkeit des Lichts 6ffnest,
reinigt es dein Bewusstsein, dein Leben und dein Herz und macht dieses Mantra zu einem
spirituellen Gebet, das dich direkt beeinflusst und auf dich einwirkt. Die Rezitation
schafft einen liebevollen Raum der Nichstenliebe und der Verbundenheit mit der
Menschheit. Die rhythmische Wiederholung dieses Mantras bekriftigt den Wert des
spirituellen Herzens und den Wunsch, mit diesem Glanz zu leben und aus diesem Licht
heraus in Beziehung zu allem Lebendigen zu handeln.

Der Ablauf der Rezitation

Wahrend du das Mantra Awum mani padme hum wiederholst, lisst du zu, dass sein Wert
einen hingebungsvollen Bewusstseinsraum schafft, in dem sich dieser Wert voll entfalten
und von dort aus in die Welt ausstrahlen kann. Die Klinge der Glocke laden dich ein,
jede geistige Orientierung vollstindig loszulassen, und das Summen verbindet dich mit
deinem Herzen. Das Mantra fiillt dich dann mit der bedeutungsvollen und sensiblen
Erfahrung ,,stiler* Innerlichkeit. Wenn durch das Rezitieren des Mantras alles, was du
bist, von diesem Wert durchdrungen ist, strahlst du diesen Wert ganz von selbst nach
aullen aus. Du bist dann fiir einen Moment ganz im Einklang mit deiner tiefen Sehnsucht
oder deinem Bedirfnis nach beseelter Innerlichkeit. Wenn du mit dem Singen des
Mantras fertig bist, lass die Atmosphire, in die du gekommen bist, so lange bestehen, wie
sie dauert, und lass ihren heilenden Einfluss wirken. Lass auch deinen Geist schweigen,
denn gerade dadurch konnte es dich erfiillen und heilen. Wenn die Musik zu Ende ist,
lass die Atmosphire, die entstanden ist, in der Stille bestehen, bis sie von selbst vergeht.

Die Kraft und der Einfluss dieser Rezitation
e Bringt liebevolle Offenheit in deine Freiheit der Nichstenliebe.
e Lisst dich deine Seele ehren und deiner spirituellen Sehnsucht Gestalt geben.

e Setzt deine Entwicklung der Hingabe in Bewegung und bringt dich in Kontakt mit
der spirituellen Liebe in dir.

Dauer: 18.40 Minuten.

109



Meditation Prayers Medltatlon Prayers

— Sacred Sounds part 4

;‘ 1. Prakash-Padma-Sat-Devaya — Meditation Prayer

;E 2. Aum-Aim-Hreem-Shreem — Meditation Prayer
441 %7 3. Aum-Mani-Padme-Hum — Meditation Prayer
; ’i__f 4. Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah — Meditation

- Prayer
e s el 5. Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum — Meditation Prayer

B oy 6. In Nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti Amen

— Meditation Prayer

www.anandajay.org/de/albums/meditation-prayers

Verwendung der Meditationsgebete

Dieses Album enthilt sechs Meditationsgebete, um dich mit den vier Phasen der Light of
Being Meditation vertraut zu machen. Wahrend den zwanzig Minuten wirst du jedes der
vier Mantra-Worte des Gebets und die dazugehérige Meditationsphase kurz fiihlen. In
jedem Meditation Prayer geben die vier Worte einen erkennbaren, geftihlten Wert der
Werte wieder, die auch die vier Stufen der Verinnerlichung in dir freisetzen. Die
Meditation Prayers helfen dir beim Meditieren und kénnen als Vorbereitung fir die Light of
Being-Meditation dienen.

Um dich mit den vier Phasen der Light of Being-Medjtation vertraut zu machen, kannst du
die vier Phasen in diesen Gebeten zunichst auch als verschiedene Intentionen oder
Empfindungen schneller hintereinander spiiren. In der Light of Being-Meditation nutzt du
die gesamte Meditation von etwa zwanzig Minuten, um durch diese vier Phasen immer
offener fiir die tatsichliche Erfahrung deines Bestehens in einem gréleren Ganzen zu
werden, aber in diesen Meditationsgebeten fiihlst du bei jedem der vier Mantra-Worte
des Gebets kurz die Qualitit dieser Phasen an sich. Die Gebete sind daher fir den Fall
gedacht, dass du dich noch nicht in den vier organisch aufeinander folgenden Phasen,
wie sie in der Light of Being-Meditation vorgesehen sind, zurechtfindest.

Die Bedeutung der Worte ist in diesen Gebeten sehr wichtig, weil sie dir auf verschiedene
Weise helfen, die Ridume der vier Phasen der Light of Being-Meditation tiefer
kennenzulernen und zu fithlen. Die Beschreibungen der inhaltlichen Bedeutungen
werden dir dabei sicher helfen. Die Worte der Meditationsgebete werden immer auch
durch die Klinge ihrer Buchstaben erklirt. Diese Klinge stammen aus der
Klangbegleitung des HeartSinging. Die Gebete kénnen auch einfach als Puja oder
Mantra geh6rt werden, dienen aber als Unterstiitzung, um die Riume der vier Phasen der
Light of Being-Meditation schrittweise splrbar zu machen.

Da du im Laufe deines Lebens entwicklungsbedingt verschiedene Phasen der
Selbstwahrnehmung durchldufst, wirst du dir immer wieder neuer und anderer
Erfahrungen bewusst. So werden dich immer wieder andere Bezeichnungen und

110



Zuginge zu den vier Phasen der Lijght of Being-Meditation ansprechen, die dir helfen
konnen, der Kraft des meditativen Bewusstseins niher zu kommen. Deshalb findest du
auf diesem Album sechs verschiedene Meditationsgebete mit musikalischer Begleitung
und unterschiedlichen Rezitationsrhythmen.

Diese Meditationsgebete bestehen jeweils aus vier Wortern, die den vier
Erfahrungsrdumen der vier Phasen der Meditation entsprechen. Sie werden musikalisch
eingebettet wie ein Gebet rezitiert und ihre Bedeutung und Klinge unterstiitzen die
Aufmerksamkeit auf die vier Phasen der Meditation. Die verschiedenen
Meditationsgebete zusammen bringen dich immer mehr in Kontakt mit der Weite und
Tiefe der Qualititen der vier Phasen der Meditation. Am Anfang ist es am besten, ein
Meditationsgebet ein paar Mal hintereinander zu verwenden, um seinen Wert zu spiiren,
bevor du die anderen Mantra-Gebete auf die gleiche Weise erkundest, und dich dann fir
eine Weile mit dem Meditationsgebet zu verbinden, das gerade am besten zu dir passt
oder dich am meisten beriihrt und anspricht.

Die Meditationsgebete haben alle den gleichen musikalischen Hintergrund. Dieser
besteht aus den Klidngen einer ménnlichen Tanpura und der Drohne eines Cellos und
einer Violine, alle drei in der Tonart A. Dieser tiefe Ton A passt gut zum meditativen
Bewusstsein und wirkt unterstiitzend bei der Verlangsamung oder Verlingerung der
Gehirnwellen. Der mehr oder weniger konstante Klang, auch wenn er sich wie alles
Leben subtil bewegt, trigt das Gebet und seine Mantra Worte, so wie das Leben alle
Bewegungen und Verinderungen trigt. Je stabiler sich der tragende Hintergrund anfiihlt,
desto sicherer fithlst du dich, um das Gebet und den Wert der Gebetsmantras tief in dich
aufnehmen zu konnen.

Fir ein Meditationsgebet sitze entspannt in einer Meditationshaltung, um ein wenig
ruhiger zu werden, bevor du mit dem Meditationsgebet beginnst. Hore zundchst auf die
Grundténe, auf denen das Gebet gesungen wird, und 6ffne dich dann wihrend des
Meditationsgebets nacheinander fiir dein Gehirn, dein Herz, dein Becken und den Raum
um dich herum. Am Ende des Meditationsgebetes lisst du den Grundton, auf dem das
Gebet gesungen wurde, noch eine Weile auf dich wirken. Danach beendest du die
Meditation auf eine fiir dich passende Weise.

111



Track 1: Prakash-Padma-Sat-Devaya

Meditation Prayers

Meditation Prayer
F- Mantra: Prakash-Padma-Sat-Devaya
i - . .
W ¥ Freie Ubersetzung: ,,Das Licht (Prakash) strahlt auf die

Seele, die wie eine wunderschéne Lotusblume (Padma)
durch das Wasser hindurch aus dem Grund des Seins
(Sa?) aufgetaucht ist als Zeichen der harmonischen,
gottlichen Schépfung (Devaya), zu der alles gehort.*

Prakash-Padma-Sat-Devaya

Mediration prayer

In diesem Meditationsgebet geht es darum, dass die Schopfung (Devaya) das Prinzip der
Erde ist, auf der der Lotus aus dem stabilen Grund (5a7) der Erde keimt und sich dann
durch Schlamm und Wasser (Wasser steht fir Emotion und Leben) seinen Weg an die
Oberfliche bahnt. Dort entfaltet sie ihre Blite (Padma), mit der sie ihre strahlende,
facettenreiche, harmonische Schénheit der géottlich-spirituellen Dimension zeigt und
badet sich voll Verlangen im Licht (Prakash), das sie aus dem Kosmos umgibt und nihrt.
Aus deiner menschlichen Existenz heraus haltst du in dieser Meditation, diesmal in
umgekehrter Reihenfolge, zunichst bei dem Licht inne, das du iiber dein siebtes Chakra
in dein Gehirn und dein Bewusstsein einstromen ldsst. Licht, das du dann in dein Inneres
einstromen ldsst, wodurch sich deine Lotusblume, deine Seele, entfaltet und du ihre
harmonische Liebe erfahrst. Dieses Licht und diese Liebe, die du dann spiirst, ldsst du
durch die Gefiihlsbereiche (Emotionen/Leben) deines Herzens, deines Magens, deines
Bauches und deines Beckens in den tragenden und stabilen Boden deines Beckens und
deines Seins sickern. Wenn sie dort ankommen, erfihrst du, dass Licht, Liebe und Sein
die Zutaten der géttlichen Schépfungs-Trinitit sind, aus denen auch alles um dich herum
besteht, sodass du fiihlst, dass du zu dieser GroBartigkeit gehorst, dass du in dieser
GroBartigkeit zu Hause bist.

Der Ablauf der Meditation

In der Meditation 6ffnest du zuerst bei Prakash dein Bewusstsein fiir das Licht (damit du
die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein loslassen kannst), dann 6ffnest du
dich fiir die Liebe, die du von Padma aus spiirst, das Symbol fiir deine Seele (damit du die
emotionalen Verengungen deines Egos loslassen kannst), und lisst dieses Licht und diese
Liebe durch deine ganze Gefiihlswelt (Wasser/Leben) sinken und in dein Sein (Saz)
integriert werden (damit du die existenziellen Verengungen loslassen kannst, durch
welche du noch nicht ganz frei bestehen darfst), wodurch du dich fir das groBere,
gottliche Sein Offnest (damit du die Verengung loslassen kannst, die durch die
Ausrichtung auf dich selbst entsteht) und voller Vertrauen fithlen kannst, wo du
eingebettet sein darfst und wo du hingehérst (Devaya). Dieses Meditationsgebetsmantra
wird 72 Mal wiederholt.

112



Erklirung des Sanskrit-Mantras

Hier findest du die Erklirung der vier verschiedenen Wérter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekriftigen.

Prakash

Das Sanskrit-Wort Prakash bedeutet ,sich ausdehnendes Licht“, ,sich o6ffnendes
Bewusstsein® oder ,,expandierender Schein® und wird verwendet, um das befreiende
Licht des reinen Bewusstseins zu bezeichnen.

In der ersten Phase der Meditation geht es dann auch darum, deine Konzentration und
Vorstellungskraft zu entspannen, indem du dich fiir das kosmische Licht 6ffnest, das,
wenn du es Uber dein Kronenchakra hereinlisst, dein Bewusstsein befreit und dich weiter
einladt, dich zu 6ffnen (,,Und dann war Licht!). Lass dein Bewusstsein ganz von diesem
reinen, weillen Licht erfiillen, sodass du sowohl die Weite und Leichtigkeit deines
Bewusstseins als auch den natiirlichen, freien Zustand deines Gehirns etlebst.

Padma

Das Sanskrit-Wort Padma bedeutet Lotus(blume) und wird auch symbolisch als
Alternative fiir ein Chakra, einen Tempel, das Erleben von Einheit oder die Angabe einer
uniiberschaubaren Vielfalt verwendet. Die hier gemeinte Lotusblume (Nelumbinm
speciosum) schlieB3t sich jeden Abend bei Einbruch der Dunkelheit und darf daher nicht
mit der Seerose verwechselt werden. Das stindige Offnen fiir das physische Licht
symbolisiert das Offnen durch bewusste, leuchtende Aufmerksamkeit und Hingabe. Der
Lotus symbolisiert die Seele, die mit dem Herzchakra verbunden ist und vom Kérper als
Tempel umgeben wird. Die reine Schénheit des Lotus gibt dir das Gefiihl einer
harmonischen Ganzheit, und wenn diese Seele in dir ganz aufgeht, strahlt sie eine
uniiberschaubare Vielfalt an Glanz und Liebe aus.

In der zweiten Phase der Meditation lisst du dein Herz sich 6ffnen, damit deine Seele
hindurchscheinen kann wie ein Lotus, der rein ist und dir seinen Glanz zeigt und fiithlen
lasst, damit du erfahrst, wie strahlend deine Essenz ist.

Sat

Das Sanskrit-Wort Sa(a)t bedeutet sein und dazugehéren. AuBlerdem driickt es auch die
unverindetliche, wahre Essenz des Seins aus. Das Wort bezeichnet das, was realistisch,
wahrhaftig, bestindig und kraftvoll geschieht, und wird verwendet, um das universelle,
beseelte Sein des Lebens und der Schépfung zu bezeichnen.

In der dritten Phase der Meditation stellst du Kontakt zu dieser Existenzgrundlage her,
die am deutlichsten im von der Erde getragenen, schopferischen Schof3 deines Beckens
spiirbar ist. In der dritten Phase der Meditation ldsst du das Licht des stillen Bewusstseins
und die strahlende Liebe und Reinheit deiner Seele immer mehr in dein Becken, in dein
Sein, sinken und sich dort niederlassen.

113



Devaya

Das Sanskrit-Wort Devaya bedeutet gottliche Dimension, die aus einer hingebungsvollen
Lebenseinstellung heraus offen ist fur die religiése Tiefe und ihre Groie. Das Wort zeigt,
dass es um etwas geht, das viel umfassender ist als dein Menschsein und dass du in diese
GroBartigkeit eingebettet bist. So wie Eltern ihr Kind einbetten, so ist die gottliche oder
spirituelle Dimension die Einbettung fiir deine Existenz.

In der vierten Phase der Meditation 6ffnest du dein Dasein fiir den umhtllenden und
einbettenden Wert der kosmischen, géttlichen, spirituellen oder religiésen Dimension.
Sie ist das GroBere, in das du mit deinem Sein aufgenommen bist. Diese Erfahrung gibt
dir mehr Raum fiir dein eigenes Sein und fiir das gesamte Sein und die Einbettung, die
es dir gibt.

Dauer: 26.20 Minuten.

Track 2: Aum-Aim-Hreem-Shreem Meditation Prayer

Medirtation Prayers

Mantra: Aum-Aim-Hreen-S hreem

-

£ Freie Ubersetzung: ,,Oh Schwingungen des
[ Universums, beftreit mich auf allen Ebenen und bringt
.')‘"‘L!*.-\f‘?' mich in Einklang mit der tiefsten Wirklichkeit,
Wahrheit und Essenz.”

Aum-Aim-Hreem-Shreem
P Das Sanskrit-Mantra Awum Aim Hreem Shreem ist ein
Mantra, das aus sogenannten Biz-Klingen (das Sanskrit-
Wort Bigja bedeutet ,Samen® im Sinne von Ursprung, Ursache) besteht, also
energetischen Samenklingen. Samenklinge sind elementare, energetische Schwingungen,
die den Samen, den Ursprung, fir die Schopfung, Entwicklung und Fruchtbarkeit des
Lebens und damit auch fiir die menschliche Evolution und spirituelle Entwicklung
bilden. Neben den besonderen Schwingungen des Sanskrit-Alphabets haben diese
Samenklinge bestimmte Schwingungen, die auch spirituell eine reinigende, befreiende
Wirkung auf deinen Korper, deine Gefiihle und dein Bewusstsein haben. Sie eignen sich
hervorragend fiir Meditation und Heilung. Die Samenklinge haben, abgesehen von den
Schwingungen und energetischen Strémungen oder Offnungen, die sie in dir auslosen,
keine wortliche Bedeutung und tragen daher auch keine sentimentale Ladung in sich,
wodurch sie sich sehr offen und frei anfithlen. Du kannst dir zu diesen Klingen nicht so
leicht ein Bild machen, wodurch sie auf mentaler Ebene keinen Halt geben, sodass die
Offenheit, vor allem ihre energetische und rdumliche Wirkung zu spiiren, in der
Meditation mehr in den Vordergrund tritt. Nachstehend erfihrst du, welche spezifischen
Werte diese vier Worter mit thren Schwingungen vermitteln.

114



Der Ablauf der Meditation

In der Meditation Offnest du dich zuerst fir das Aww (damit du die mentalen
Verengungen in deinem Bewusstsein losldsst), dann 6ffnest du dich fiir das Aé» (damit
du die emotionalen Verengungen deines Egos loslisst) und ldsst die dadurch
freigesetzten Gefiithlswerte und Energien durch all deine Gefithlswelt in deinem Rumpf
in dein Sein flieBen und dort integriert werden, indem du dich fiir Hreen 6ffnest (damit
du die existenziellen Verengungen des noch nicht ganz freien Daseins loslassen kannst),
wodurch du dich tiber Shreem leichter fiir das groBiere, gottliche Sein 6ffnen kannst (wenn
du dich in deiner Beseelung zu Hause fihlst, ldsst du die Verengung, die durch die
Selbstbezogenheit entstanden ist, von selbst los) und voller Vertrauen fithlen kannst, wo
du eingebettet sein darfst und sollst. Dieses Meditationsgebet-Mantra wird 24 Mal
wiederholt.

Erklirung des Sanskrit-Mantras

Hier findest du die Erklirung der vier verschiedenen Wérter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekriftigen.

Aum

Awum 1st der Klang der Ganzheit und wird als der Klang der Schépfung und die
Schwingung des Universums angesehen. Das Auw 6ffnet und reinigt dein Bewusstsein
fir die Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur. Das 4w bringt
Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das Awm
bedeutet auch, dass du tief in dir Ja zur Schopfung und zu deiner Existenz sagst. Sein
Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die
unendliche Fille des Seins. Das Aw» durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedvoll auf dein Gehirn wirkt
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Kérper Ruhe schenkt.

Aim
Der Klang Az ist der Klang der Ganzheit der Gefiihle, des reinen Herzens, das dem
Leben, der Schépfung und der Erfahrung des Universums Mitgefiihl, Liebe und Wert
verleiht. Der Klang und die Schwingung von Ain werden mit FEinsicht und
Kommunikation in Verbindung gebracht und reinigen durch Ehrlichkeit deine Sinne und
geben dir Zugang zu deinem spirituellen Herzen. .4z hilft dir, nach innen zu gehen, zu
deiner Seele, und dich mit ihren tiefen Werten vertrauter zu machen.

Hreem
Der Klang hreem ist der Klang und die Schwingung der Schépfung, also sowohl des
Entstehens als auch des Endens von Dingen, denn Schépfung ist stindige
Verginglichkeit in Aktion. Hreem sorgt durch all diese neuen und besonders lebendigen
Schopfungen fiir das Erleben von Freude, Gliick und Ekstase. Es hilft dir, so rein und
verfeinert wie moglich mit deiner inneren Suche nach dem Wesentlichen und
Essentiellen umzugehen, das aus reinem Gliick besteht. Sein Klang macht dich demiitig,

115



wodurch mehr Raum entsteht, um die Schonheit und Reinheit deines Herzens und deiner
Seele zu erfahren. Hreens hilft dir, dein Herz mit dem Raum deiner Prisenz zu verbinden
und gibt dir ein gesegnetes Gefiihl.

Shreem

Die Klinge und Schwingungen von Shreen sprechen Werte wie Respekt, Zuneigung,
Hingabe und Fiille an, im Sinne des Reichtums, sich gesegnet zu fiihlen. Shrees gibt dir
Vertrauen in das grofle Ganze, Hingabe an das grole Ganze und Geborgenheit und
Verankerung in diesem groBlen Ganzen. Der Klang Shreenz geht um die Feinfiihligkeit
von Respekt und innerem Wert. Das Sanskrit-Wort s77 (ausgesprochen wie schree)
bedeutet ,,Pracht”, und das Erleben dieser Pracht in der gré3eren Umgebung macht dich
demiitig und friedvoll und 6ffnet dich fiir diese befreiende Qualitit des Gliicks. Shreer
macht dich empfinglich fiir alles, was sich gut und richtig anftihlt und dich zu einer
glickbringenden Entwicklung anregt. Es verbindet dich mit deinem spirituellen
Verlangen und dem Gefiihl, dass du respektvoll mit der Schénheit des Ganzen
zusammen sein mochtest.

Dauer: 24.40 Minuten.

Track 3: Aum Mani Padme Hum Meditation Prayer

Meditation Prayers

Mantra: . Aum-Mani-Padne-Hum

t'ﬁ Freie Ubersetzung: ,,Im Licht des wesentlichen Ganzen
4 !H" L (Aum) sinkt das Innerste meines Herzens (Seele) wie ein
TS funkelndes Juwel (Manz) hinab in den Kern deiner

> tragenden Existenz, die wie eine Lotusblume (Padme)
GumMan: Ped ety auf dem Wasser ruht. Ihr Zusammenwirken ist die

Mediration prayer . . . .
Wahrheit des Ganzen, das ich bin und das wahr ist

(Hum).“

Diese Meditations-Gebetsmantra zeigt, dass ein erleuchteter oder befreiter,
verwirklichter Mensch seinen Geist zur Ruhe kommen lie3, seine Seele angenommen
und sie in den sicheren Schutz seines fruchtbaren Schofles, den Existenzlotus,
hinabsteigen lief3, damit die individuelle Seele und die kosmische Seele dort eingebettet
und gesegnet zusammen sein kénnen.

Der Ablauf der Meditation

In der Meditation 6ffnest du dich zuerst fir das Aww (damit du die mentalen
Verengungen in deinem Bewusstsein losldsst), dann 6ffnest du dich fiir Man: — das Juwel
— (damit du die emotionalen Verengungen deines Egos loslisst). Den dadurch zuginglich

116



gewordenen Raum und die Liebe ldsst du dann durch all deine Gefithlswelten in deinen
Rumpf hinabsteigen und in dein Sein integrieren, indem du dich fir Padwe, den Lotus
von oder in deinem SchoB, 6ffnest (damit du die existenziellen Verengungen des noch
nicht ganz freien Daseins loslisst), wodurch du dich fiir Hum — das groBere gottliche Sein
— oOffnest (damit du die Verengung als Folge der Selbstbezogenheit losldsst) und voller
Vertrauen fihlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst. Dieses
Meditationsgebet-Mantra wird 36 Mal wiederholt.

Erklirung des Sanskrit-Mantras

Hier ist die Erklirung der vier verschiedenen Worter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und verstirken.

Aum

Auwm ist der heilige Klang der Ganzheit, des Amen, und wird als der Klang der Schépfung
und die Schwingung des Universums angesehen. Das Awm 6ffnet und reinigt dein
Bewusstsein fiir die Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur.
Das Awum bringt Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein.
Das _Awum bedeutet auch, dass du ein tiefes Ja zur Schépfung und zu deiner Existenz sagst.
Sein Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die
unendliche Fille des Seins. Das Awm durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedvoll auf dein Gehirn wirkt
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Kérper Ruhe schenkt.

Mani
Die Bedeutung des Sanskrit-Wortes Mani ist ein wertvolles und glinzendes Juwel,
Edelstein oder Perle. Das Juwel, auf das sich dieses Mantra bezieht, ist das Innerste und
Wertvollste deines Herzens, deine Seele. Es wird auch gesagt, dass die Worter Mani und
Padme, die unten beschrieben werden, friher mal ein Wort waren und dass dieses Wort
bedeutete, dass das Juwel und der Lotus zusammen waren. Dieses Wort wurde dann fir
jemanden verwendet, der erleuchtet und ein groB3er spiritueller Lehrer war.

Padme

Das Wort Padma bedeutet Lotusblume, die im Buddhismus als heilige Blume angesehen
wird. Alle Darstellungen buddhistischer Figuren, vorallem wenn sie sitzen, werden von
einem Rand aus Lotusblittern umgeben. Der Lotus, auf den sich dieses Mantra bezieht,
ist sowohl diese duBere Blume, auf der alle spirituellen Wesen durch ihre verfeinerte
Energie sitzen und von ihr getragen werden, als auch das zweite Chakra, der Lotus der
Fruchtbarkeit, der Sexualitit und der Individualitit. Aulerdem bezieht sich Padme auch
auf den physischen SchoB3 als Ganzes. In der Tantra-Philosophie wird der
zusammengesetzte Begriff Manipadme auch als innerer Zustand spiritueller Gemeinschaft
gesehen.

117



Hum
Genau wie Awum ist auch Hum nur ein Klang, der aus Schwingungen besteht, die einen
Zustand geistiger Befreiung oder Erleuchtung anzeigen. So wie Awum oft verwendet wird,
um anzuzeigen, dass alles, was im Mantra oder danach gesagt wird, einen sakralen und
spirituellen Wert hat, wird Hum verwendet, um anzuzeigen, dass alles, was im Mantra
gesagt wurde oder davor gesagt wurde, wirklich aus der Befreiung heraus entstanden ist
und die Befreiungserfahrung sowohl bekriftigt als auch fortbestehen lasst.

Dauer: 26.16 Minuten.

Track 4: Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah

Meditation Prayers

Meditation Prayer
F; Mantra:
?g. Shanti-Prema-S ukham-Purnamadah

el Freie Ubersetzung: ,,Frieden (Shanti) und Liebe (Prema)
bringen mir das harmonische Glick (Su#kham), das mich

fihlen lisst, dass alles vollkommen ist (Purnamadah).

Shanti-Prema-Sukham-Purnamadah
Moediration prayer

Dieses Meditations-Gebetsmantra sagt, dass, wenn Frieden (Shanti) in deinem
Bewusstsein Platz findet und dein Herz sich 6ffnet, sodass du seine Liebe schmeckst
(Prema), du eine spirituelle Form von Gliick und Zufriedenheit (S#kham) erleben kannst,
wodurch du fur einen Moment daran teilhaben kannst, dass sowohl das Leben als auch
deine Existenz im Wesentlichen vollkommen sind (Purnamadah).

Der Ablauf der Meditation

In der Meditation 6ffnest du dich zuerst, um Frieden ($hanti) in dein Bewusstsein und
deinen Geist zu lassen (damit du die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein
loslassen kannst). Dann 6ffnest du dich fiir die Liebe (Presa) aus deinem Herzen (damit
du die emotionalen Verengungen deines Egos loslassen kannst). Diesen erfahrenen
Frieden und diese Liebe lidsst du dann durch deine ganze Gefiihlswelt des Menschseins
hinabsteigen, um damit in deiner Basis gliicklich zu sein (damit du die existenziellen
Verengungen des noch nicht ganz freien Daseins losldsst), wodurch du erlebst, dass sich
das Leben und deine Existenz in dieser Offenheit vollkommen (Sukham) antihlen (so
dass du die Verengung, die durch die Ausrichtung auf dich selbst entsteht, loslisst) und
du voller Vertrauen fithlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst (Purnamadab).
Dieses Meditations-Gebetsmantra wird 30 Mal wiederholt.

118



Erklirung des Sanskrit-Mantras

Hier ist die Erklirung der vier verschiedenen Worter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekriftigen.

Shanti
Das Sanskrit-Wort Shanti (Frieden) bezeichnet hier eine tiefe Form der Stille, Harmonie
und Liebe, also Frieden. Ein Frieden, in dem alle Gegensitze in Freundschaft zueinander
zur Ruhe gekommen sind und alles von einer Liebe umhiillt wird, die aus Einsicht und
Weisheit entstanden ist. Der Wert von Shanti bezeichnet eine Liebe, die dir, jenseits aller
Spannungen und Gegensitze, eine befreiende Ruhe schenkt. Shanti hat eine sehr
raumgebende und friedvolle Wirkung auf dein Gehirn.

Prema
Das Wort Prema (Liebe) bedeutet hier ein tiefes, sehnstichtiges Gefiihl der Liebe. Eine
Liebe, die aus deiner Seele, aus deinem Herzen kommt und eine Mischung aus Mitgeftihl,
Zuneigung und Hingabe ist. Prema ist eine unterstiitzende Form der Liebe, wie die einer
Mutter (~za), aber dann fir alle. Es ist eine Liebe, die dich nie leiden ldsst, sondern immer
heilend fir dich da ist, wenn du dich ihr 6ffnest. Prema wirkt sehr auftauend und 6ffnend
auf deinen Herzbereich.

Sukham

Das Wort Sukbam (angenehm) bezeichnet hier ein umfassendes Glicksgefiihl. Es
vermittelt eine immense Sanftheit und auch spirituelle Zufriedenheit. Dabei geht es um
eine Geborgenheit, die dir hilft, dich fiir das GréBere um dich herum zu 6ftnen. Sukham
ist keine personliche Zufriedenheit, sondern das Gefiihl, was dir guttut, und versetzt dich
in eine andere, umhiillende Form des Glicks. Su&ham ist die Sanftheit der Freude im
Becken, die Sanftheit der Aura, die deinen Korper umgibt, und die Offenheit fiir die
tieferen Werte des Lebens, die gutartig sind und sich nihrend anfiihlen. Su&han hat eine
sehr beruhigende und entspannende Wirkung auf deinen Beckenbereich.

Purnamadah

Das Wort Purnamadah bedeutet hier das umfassende Erleben von Vollkommenheit. Es
vermittelt eine immense Weite und erfiillende Fulle. Es ist eine warmherzige Gro3e, die
dir vollige Geborgenheit schenkt und dich spiiren lisst, dass das Leben eine sichere
Ganzheit ist, wenn du dich ihm anvertraust. Purmamadah ist das Ergebnis des
Zusammenspiels von Shanti, Prema und Sukbam und ihrer tiefgreifenden Wirkung auf das
menschliche Dasein. Purnamadah befreit dich von allem und gibt dir gleichzeitig den Wert
und die Fille von allem und hat dadurch eine sehr reinigende Wirkung auf deine Aura
und dein Inneres.

Dauer: 28.16 Minuten.

119



Track 5: Atma-[ivatma-Mabasatta-Aum
Meditation Prayer

Medirtation Prayers

t:, Mantra: Atma-Jivatma-Mahasatta-Aum
4 !H‘\_ Freie Ubersetzung: ,,Die alles durchdringende Seele
F S (Atma) gibt dir eine individuelle Seele (Jivatma), zur
Bewusstwerdung. Beide sind eingebettet in dasselbe,
Auma-Jivauma-Mahasatta-Aum absolute und endlose Sein (Mahasatta), das ist die tiefste

T Wahtheit (Awum). “

Die inhaltliche Bedeutung dieses Meditationsgebets entspricht dem Text des
Selbstsegnungsgebets, das in der christlichen Tradition durch das Kreuzzeichen
gesprochen wird. Der dazugehdrige lateinische Text ,,[n nomine patris et filii et spiritus sancti,
amen " sagt, dass der spirituelle Vater des Lebens uns seinen Sohn schickt, damit wir uns
bewusstwerden, und dass beide im Heiligen Geist eingebettet sind, also in der Wahrheit
der Ganzheit. All dies wird dann noch einmal durch das Amen bekriftigt, das ,,s0 sei es*
bedeutet (sieche weiter unten beim sechsten Meditationsgebet). Der Vater ist in diesem
Meditationsgebet A#man, die universelle Seele. Sein Sohn ist in diesem Meditationsgebet
Jivatman, die individuelle Seele. Beide sind Teil der absoluten Wahrheit der gesamten
Existenz (Mahasatta) und einander gleich. Das wird dann noch mal bestitigt, indem mit
dem Klang Awum gezeigt wird, dass es um die tiefste Wahrheit geht (Awum). Die einzigen
Unterschiede zwischen den Punkten, auf die man sich beim Kreuzzeichen und beim
Meditationsgebet konzentriert, sind die physischen und energetischen Stellen, mit denen
die letzten beiden Wérter verbunden sind. Beim Kreuzzeichen bertihrst du zuerst die
Stirn, dann das Herz und anschlieBend nacheinander beide Schultern auf der Vorderseite.

In der Light of Being-Meditation spiirst du in der ersten Phase den Bereich des Gehirns, des
Bewusstseins und des Kopfes. Das Kronenchakra ist der Eingang fiir alle inspirierende
Energie, die vom Vater und vom .A#»a zu allem Leben kommt.

In der zweiten Phase der Meditation spiirst du den Bereich der Seele, das Herzchakra
und das Herz. Es ist der Bereich, in dem Jivatma, die individuelle Seele, der Sohn, erfahren
wird. Hier lebt dieselbe Liebe wie die des Vaters und des A#wa, jedoch auf der
menschlichen, erfahrbaren Ebene, als Bereich der Liebe und des Mitgefiihls.

In der dritten Phase der Meditation spiirst du den Bereich des Seins, deinen Schof3 und
dein Becken. Fir viele ist es verstindlich, das Sein mit dem Beckenbereich zu verbinden,
aber es fihlt sich ungewohnt an, den Wert des ,Heiligen Geistes mit dem
Beckenbereich zu verbinden. Wenn jedoch der ,,Heilige Geist™ den heiligen, heilenden,
allumfassenden und kreativen, schopferischen Wert der gesamten Existenz (Mabasatta)
reprisentieren darf, verschwindet die in christlichen Kreisen so tief verwurzelte Angst
vor Sexualitit und fiihlt es sich mit dem Beckenbereich viel vollstindiger an. Der
Beckenbereich darf diese besondere Ehre voll und ganz erhalten, und durch das Sanskrit-
Meditationsgebet ist das moglich, weil du in der dritten Phase das tragende Becken und
dein ,,Da-Sein® sptrst.

120



In der vierten Phase der Meditation 6ffnest du dich fur das Ganze, von welchem du als
Ganzes auch wieder ein Teil bist, und spiirst im Raum rundum, wie du und alles um dich
herum zum gesamten Leben gehoren (Awum).

Der Ablauf der Meditation

In der Meditation 6ffnest du dich also zuerst fiir die universelle Seele (A#na), die in allem,
was existiert, vorhanden ist und von der du alles Uber dein Kronenchakra und deinen
Kopf empfingst (so, dass du die mentalen Verengungen in deinem Bewusstsein losldsst).
danach 6ffnest du dich fiir die Liebe deiner individuell erfahrbaren Seele (Jivatman), die
wie ein Strahl des Lichts ist (damit du die emotionalen Verengungen deines Egos
losldsst). Das Licht von A#ma und Jivatmalisst dich gemeinsam durch alle Geftihlsebenen
deines Menschseins hinabsteigen, um dort in deiner Basis gliicklich zu sein (damit du die
existenziellen Verengungen losldsst, die dich daran hindern, ganz frei zu existieren). Du
tihlst, wie beide Teil der ultimativen Existenz sind, des Seins (Mabasatta), und dass sie
sich in deinem Sein zu Hause fihlen und dich gliicklich machen, wodurch du etlebst,
dass sich das Leben und deine Existenz in dieser Offenheit vollkommen anfiihlen (so,
dass du die Verengung des auf dich selbst gerichteten seins losldsst) und du voller
Vertrauen fihlen kannst, wo du eingebettet sein darfst und sollst (Aum). Dieses
Meditationsgebet-Mantra wird 24 Mal wiederholt.

Erklirung des Sanskrit-Mantras

Hier ist die Erklirung der vier verschiedenen Worter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und verstirken.

Atma

Das Sanskrit-Wort A#ma bedeutet universelle Seele, Essenz. Es geht dabei um das, was
man als Beseelung bezeichnet, aber auch als Bewusstsein oder Lebensessenz bezeichnen
kann. In jedem Fall geht es um das Wesentliche, das in allem, was existiert, auf eine
bestimmte Weise vorhanden ist und dessen sich der Mensch bewusst sein kann. Diese
Essenz ist das Wesentlichste, was existiert, und was auch Menschen auf eine tiefgreifende
Weise miteinander verbindet. Aus einer solchen Verbindung entsteht das besondere
Gefiihl der Liebe, der Honig des Daseins. Ohne das Gefiihl der Beseelung hat die Liebe
keine Tiefe, aber nicht jeder benutzt das Wort Beseelung, schon gar nicht, um
auszudriicken, dass sie das L.eben oder die Liebe tiefer macht, auch wenn das die tiefere
Bedeutung von Beseelung und dem Wort Ama ist.

Jivatma
Das Wort Jivatma bedeutet lebendige, individuelle Seele. Das Wort jiva bedeutet
Lebewesen (jiv bedeutet Leben, atmen, A#wa-beinhaltend). Das normalerweise als
Nachsilbe verwendete - bedeutet ehrwiirdig, wiirdig oder wertvoll und driickt Respekt
aus, Respekt vor dem Triger von A#ma. Damit wird zum Ausdruck gebracht, dass alle
Aspekte der Schépfung respektiert werden, weil sie etwas von A#za, von der universellen
Seele, in sich tragen. Als Mensch kann man sich dieser Beseelung bewusst sein und ist

121



dadurch ein wiirdiger Triger derselben. Du kannst dir dieser Beseelung bewusstwerden,
indem du deine Seele als ,,Seelenlicht® etlebst, das in Form eines Lichtstrahls in dir
vorhanden ist und das, wenn es gefiihlt wird und freien Raum bekommt, wie eine Sonne
strahlen kann. Du kannst deine Seele aber auch als Quelle bedingungsloser Liebe
erfahren, die aus der Tiefe deines Herzens und Herzchakras frei werden kann, um dein
Leben wertvoller zu machen und letztendlich alles in Gliick baden zu lassen. Man kann
auch sagen, dass du dich, indem du deine Lebensenergie fiihlst, beseelt fiihlst, denn auch
die Lebensenergie kann grof3 und kraftvoll werden, wenn sie Raum bekommt. [ivatma
und A#ma sind dasselbe, der Schopfer und das Geschaffene sind dasselbe, nicht in ihrer
Form, sondern weil sie dieselbe Essenz und Beseelung haben.

Mahasatta

Das Wort Mabasatta ist ein zusammengesetztes Wort und besteht aus #aha, grol3, absolut,
ethaben, allumfassend, und dem Wort satz, das Sein, existieren, Realitit und
Anwesenheit bedeutet. Es wird verwendet, um eine iibergeordnete GréB3e zu bezeichnen,
eine Grofle, die Erhabenheit tber alles andere ausdriickt. In diesem Gebetsmantra dient
es dazu, auszudriicken, dass sowohl die universelle Seele (A##a) als auch die individuelle
Seele (Jivatma) zum Sein, zur Existenz gehoren. Denn zuerst muss die Moglichkeit
bestehen, dass etwas sein kann, bevor es etwas Bestimmtes sein kann. Die
,Existenz® liegt immer unter allem, was darin erscheint. In deinem Becken spiirst du,
auch weil du dort von der Erde getragen wirst, dass du existierst, und dann spirst du,
dass um dich herum noch viel mehr Dinge existieren, und dadurch erfdhrst du, dass alles,
auch die universelle Seele, die alles durchdringt, nur existieren kann, wenn die Existenz
alles trigt und alles darin eingebettet sein darf. Die universelle Seele (A##za) und die
individuelle Seele (Jivatma), ebenso wie Gott (der Vater) und Jesus (sein Sohn), sind in
diesem Sinne eingebettet und getragen von ein und derselben Existenz, aus der sie auch
hervorgegangen sind.

Aum

Auwm ist der heilige Klang der Ganzheit, des Amen, und wird als der Klang der Schépfung
und die Schwingung des Universums angesehen. Das Awn Offnet und reinigt dein
Bewusstsein fiir Meditation und bringt dich in Einklang mit deiner wahren Natur. Das
Auwm bringt Stille und eine leuchtende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das
Auwum bedeutet auch, dass du ein tiefes Ja zur Schépfung und zu deiner Existenz sagst.
Sein Klang harmonisiert alles, was du bist und was dich umgibt, und integriert dich in die
unendliche Fille des Seins. Das Awm durchdringt alle Bewusstseinsebenen und sein
Klang vereint alles in einer Schwingung und Resonanz, die friedlich auf dein Gehirn wirkt
und sowohl deinem Herzen als auch deinem Kérper Ruhe schenkt.

Dauer: 26.12 Minuten.

122



Track 6: In Nomime Patris et Filii et Spiritus
Sancti, Amen Meditation Prayer

Meditation Prayers

Mantra: In nomine patris et filii et spiritus sancti, amen

-

g: .o
Fg Freie  Ubersetzung: ,Im  Namen der alles

durchdringenden Seele (patris: der Vater der Schépfung)
bekommst du zur Bewusstwerdung eine individuelle
Seele (filii: sein Sohn, sein Kind). Beide sind eingebettet
in das absolute Sein (spiritus sancti: die heilige Wahrheit),
und so ist es witklich (amen: so sei es).”

i

IR
hi

In Nomine Parris et Filii ex Spiritus Sancti Amen

Mediration prayer

Dieses Meditationsgebet zeigt, dass der spirituelle Vater des Lebens uns seinen Sohn
schickt, damit wir uns dessen bewusstwerden, und dass beide eingebettet sind in den
Heiligen Geist, also die Wahrheit der Ganzheit. All dies wird dann noch einmal durch
das Amen bekriftigt, was ,,50 sei es“ bedeutet. Der Vater ist der Ursprung, der Samen der
Schépfung. Sein Sohn ist die Frucht seines Samens und der Mutterleib der Materie und
Schépfung, das Leben. Der Sohn ist detjenige, der in gewisser Weise die Harmonie des
Vaters und der Mutter in sich vereint und weiterleben ldsst. Der Sohn ist hier auch im
spirituellen Bereich der Ubermittler der Essenz des Vaters in die lebendige, greifbare
Wahrheit (Schopfung) der Mutter. Beide sind Teil voneinander und gleich in der
absoluten Wahrheit des Ganzen (heilig-sanctus), der wesentlichen Existenz (Geist-spzritus).
All dies wird durch den Abschluss mit dem Awen (so sei es — Amen) bekriftigt.

Die einzigen Unterschiede zwischen den Schwerpunkten des Kreuzzeichens und denen
der Light of Being-Meditation sind die Stellen, mit denen die letzten beiden Worte in
Verbindung gebracht werden. Beim Kreuzzeichen berithrst du zuerst die Stirn, dann das
Herz und dann nacheinander beide Schultern auf der Vorderseite. Durch das
gleichmifBlige Beriihren der Schultern auf beiden Seiten wird durch die Aufmerksamkeit
auf links und rechts zwar die Dualitit der Schépfung angezeigt, aber diese Dualitit
kommt im Bereich der Sexualitit noch deutlicher zum Ausdruck. Dort ziehen sich die
Pole der Dualitit in der Gefiihlswertigkeit des Méinnlichen und Weiblichen enorm an
und kommen schlieBlich zusammen und ineinander und haben das Potenzial, als Folge
dieses gleichwertigen Zusammenseins neues Leben hervorzubringen.

Die Sexualitit, der Geschlechtsverkehr und die Zeugung neuen Lebens, neuer Existenz
(Seins), sind mit dem Bereich des meditativen Seins verbunden, der physisch stark im
getragenen Becken erfahrbar ist und in den wihrend der dritten Phase der Light of Being-
Meditation alles eintauchen darf. Dennoch trigt der stabilisierende und schiitzende
Bereich an der Riickseite des Beckens den Namen Kreuzbein und im Lateinischen os
sacrum. Sacrum kommt vom Wort ,,sacral®, was geweiht und heilig bedeutet.

Die christliche Herangehensweise an Wesentlichkeit und Spiritualitit war schon immer
ziemlich mental und neigt stark dazu, eine zu gro3e Freiheit in der Sexualitdt abzulehnen.
Auch die Laute der lateinischen Sprache sprechen im Vergleich zu denen des Sanskrits
stark den mentalen Erfahrungsraum an. Es ist daher nicht verwunderlich, dass beim
Kreuzzeichen die Hand nicht zum Becken gefithrt wird, was leider die Beurteilung der
Sexualitit als nicht so heiliger Bereich verstirkt hat.

123



Der Begriff ,Heiliger Geist™ ist fiir viele unklar, weil das Wort ,,Geist sich auf die
Wesentlichkeit oder den Inhalt hinter dem Sichtbaren bezieht. Der Begriff , Heiliger
Geist™ bezeichnet die Wahrnehmung von wesentlichem oder spirituellem (spiritus)
Inhalt in Verbindung mit dem Wert der Einheit (eins, ganz, heilig, sanctus auf Lateinisch).
Der physische Bereich, in dem die Erfahrung des ,,Seins® mit dem Potenzial neuen
Lebens zusammenkommt, ist das Becken. Die Alchemie, die dort durch den
Geschlechtsverkehr stattfinden kann und durch die, neues lLeben entsteht, in das
Beseelung und Bewusstsein einfliefen (unsichtbare Wesentlichkeit — Spiritus), zeigt, dass
der Bereich des Beckens dafiir der am besten geeignete physische Ort ist.

Nach all dem wird dieses Gebet mit ,,s0 sei es™ (Amen) abgeschlossen, was durch das
traditionelle Berithren der Schultern einen Platz im Kreuzzeichenritual gefunden hat. ,,.So
sei es* zeigt, dass alles, was gesagt und geftihlt wurde, die Wahrheit des Daseins ist.

Jetzt brauchen wir keine neue Ausdrucksform fiir das Kreuzzeichen zu entwickeln, denn
wir haben ja die befreiende Meditation. In der Meditation spiirst du in der ersten Phase
den Bereich des Gehirns, des Bewusstseins, des Kopfes. Es ist der Eingang fiir all die
inspirierende Energie, die vom Vater, dem Ursprung, der Essenz, dem Samen des Seins,
kommt. In der zweiten Phase der Meditation sptirst du den Bereich der Seele, das
Herzchakra und das Herz. Es ist der Bereich, in dem dieselbe Essenz und Liebe wie die
des Vaters (weitergegeben in Form seines Sohnes) erfahren wird. In der dritten Phase
der Meditation spiirst du den Bereich des Seins, den Schof3, das Becken. ,,Sein‘ als die
Eigenschaft, in der alles, was existiert, gleichwertig und miteinander verbunden ist. Der
heilige, vollstindige Wert des Seins. Aus dem Gefiihl dieser Vollkommenheit heraus
offnest du dich in der vierten Phase der Meditation fiir alles gleichzeitig, fiir die Ganzheit,
zu der du gehorst.

Der Ablauf der Meditation

In der Meditation 6ffnest du dich zuerst fir den Vater der Beseelung, die Ursache allen
beseelten Lebens, der in allem, was ist, vorhanden ist und dessen Energie du tiber dein
Kronenchakra und deinen Kopf empfingst (damit du die mentalen Verengungen im
Bewusstsein losldsst). Dann 6ffnest du dich fiir die Liebe der in dir erfahrbaren Seele (des
Sohnes), die wie ein Strahl des allumfassenden Lichts ist (damit du die emotionalen
Verengungen des Egos loslassen kannst). Das Licht des Vaters und des Sohnes ldsst dich
gemeinsam durch deine gesamte Gefiihlswelt deines Menschseins hinabsteigen, um dort
in der Erkenntnis der Ganzheit und des Seins (dem Bereich des spzritus sancti) in deiner
Basis gliicklich zu sein (damit du die existenziellen Verengungen loslisst, die dich daran
hindern, ganz frei zu existieren). Du spiirst, wie sowohl der Vater als auch der Sohn Teil
des Seins (spiritus sanctz) sind und dass dieses Sein dich gliicklich macht, wodurch du
erlebst, dass sich das Leben und deine Existenz als vollkommen anfiihlen (damit du die
Verengung des auf dich selbst gerichteten Seins losldsst) und du voller Vertrauen sptiren
kannst, wo du eingebettet sein darfst und dazu gehorst (Amen). Dieses Meditationsgebet-
Mantra wird 36 Mal wiederholt.

124



Erklirung dieses lateinischen Mantras

Hier ist die Erklirung der vier verschiedenen Worter dieses Mantras, die die vier
verschiedenen Phasen der Meditation darstellen, bezeichnen, begleiten und bekriftigen.

In nomine patris

Die lateinischen Worter 7n nomine patris bedeuten: ,,im Namen des Vaters®. Der Vater als
Ursache, Samen, Prinzip, Inspiration, Bewusstsein und Beseelung, Worte, die man auch
als Lebensessenz verstehen kénnte. Auf jeden Fall geht es um die essentielle Energie, die
in allem, was existiert, vorhanden ist und der sich zumindest der Mensch bewusst sein
kann. Diese Essenz ist das Wesentlichste, was existiert, und lisst Menschen auf
tiefgreifende Weise miteinander in Verbindung treten. Der Vater ist auch ein Symbol fiir
das Geben, fiir das Geben von Samen, fiir das Geben von Schépfung, fiir das Geben
von Leben, fiir das Geben von Beseelung, und das bedeutet, dass alles aus dem Geben
und aus der Liebe entsteht. Ohne das Gefiihl, dass dir Beseelung gegeben wurde, hat
Liebe keine Tiefe, und deshalb kann es sich schén anflihlen, dass es der Vater ist, der dir
diese Beseelung, diese Liebe gegeben hat.

Obwohl es sich hier um lateinische Worter und deren Klanggebrauch handelt,
verdeutlichen auch hier die energetischen Werte der Klinge etwas tber die Kraft der
Worter. Das Lateinische ist deutlicher mental orientiert als das spirituelle, gefiihlsbetonte
Sanskrit, und das ist auch in den Klingen, der Wirkung und dem Einfluss dieser Mantras
gut zu spuren.

Ect filii

Die Worte et filii bedeuten: Und der Sohn. Das Wort ¢z bedeutet: und. Es steht hier,
um anzuzeigen, dass die verschiedenen getrennten (der Klang des ¢ am Ende des
vorherigen Wortes) Namen, die hier verwendet werden, zusammengehbren und
zusammen ein Ganzes bilden. Das Wort fi/zi bedeutet Sohn. Der Sohn ist das Kind, die
Frucht, der weitergegebene Wert des Vaters und der Mutter. Da der Vater nur der Same
und die Ursache ist und daher nur Potenziale in sich trigt, ist der Vater eine Art Energie,
die nicht sichtbar, aber als Lebenskraft erfahrbar ist. Es braucht eine Mutter, damit sich
der Same des Vaters durch ihre gebdrenden Eizellen zu einem Kind, einem Menschen,
einem beseelten Wesen entwickeln kann. Der Sohn steht fur die als Matetie erkennbare
Manifestation, den Menschen (Jesus), der Gemeinschaft zwischen dem spirituellen Vater
(dem Schopfer) und der heiligen Mutter (der Schoépfung). Der Sohn, das ménnliche Kind,
steht wiederum fiir das Kind, das diese Potenz, diese Inspiration, in sich tragt.

Als Mensch kannst auch du dir deiner Beseelung bewusst sein und bist dadurch ein
wirdiger Triger derselben. Du kannst dir deiner Beseelung bewusstwerden, indem du
deine Seele als Seelenlicht, Inspirationslicht oder Lebenslicht etlebst, das in Form eines
Lichtstrahls in dir vorhanden ist und, wenn es gefiihlt wird und freien Raum bekommt,
wie ecine Sonne strahlen kann. Du kannst deine Seele aber auch als Quelle
bedingungsloser Liebe erfahren, die durch Begegnungen mit anderen aus der Tiefe deines
Herzens und Herzchakras frei werden kann, um dein Leben wertvoller zu machen und
schlieBlich alles in Gliick baden zu lassen.

125



Man kann auch sagen, dass du dich durch das Fiithlen deiner Lebensenergie beseelt fiihlst,
denn auch die Lebensenergie kann grof3 und kraftvoll werden, wenn sie Raum bekommt.
Der Vater und der Sohn sind dasselbe, der Schopfer und das Geschaffene sind dasselbe,
nicht in ihrer Form, sondern weil sie dieselbe Essenz und dieselbe Inspiration haben.

Et spiritus sancti

Die Worte ez spiritus sancti werden tbersetzt als Heiliger Geist, der hier als dritter Aspekt
der Heiligen Dreifaltigkeit genannt wird, also als die drei wesentlichen Krifte der
universellen Ganzheit. Das Wort Geist (lateinisch spiritus) oder im Englischen spirit
bezeichnet eine tiefere Ebene oder Dimension der Realitit, die tiber die Wahrnehmung
hinausgeht. Es geht um den wesentlicheren oder essentiellen Wert von etwas. Das Wort
sancti ist eine Ableitung des Wortes sanctus, das heilig bedeutet. Das Wort , heilig" ist mit
dem Wort ,,ganz‘ verwandt und bedeutet vollstindig, allumfassend, alles in sich tragend.
Der Heilige Geist steht daher fir das Allumfassende, die alles in sich tragende Ganzheit,
das allumfassende Sein. Er wird verwendet, um eine iibergeordnete GrofBle zu
bezeichnen, eine Grofle, die eine Uibergeordnete Wahrheit tiber alles andere ausdriickt.

Der Ausdruck ,,der Heilige Geist®, das heilende und verbindende Wesen hinter allem,
zeigt, dass sowohl die universelle Seele (der Vater) als auch die individuelle Seele (der
Sohn) zum allumfassenden Sein, zur Existenz gehéren. Denn zuerst muss die
Moéglichkeit da sein, dass etwas sein kann, bevor es etwas Bestimmtes sein kann. Die
,Existenz® liegt immer unter allem, was darin erscheint. In deinem Becken spiirst du,
auch weil du dort von der Erde getragen wirst, dass du existierst, und dann spirst du,
dass um dich herum noch viel mehr Dinge existieren, und dadurch erfdhrst du, dass alles,
auch die universelle Seele, die alles durchdringt, nur existieren kann, wenn die Existenz
alles trigt und alles darin eingebettet sein darf. Gott (der Vater) und Jesus (sein Sohn)
sind, ebenso wie die universelle Seele (A#za) und die individuelle Seele (Jivatma), in diesem
Sinne eingebettet und getragen von ein und derselben Existenz, aus der sie auch
hervorgegangen sind.

Amen

Das Wort Amen, das mit dem Sanskrit-Laut Aum verwandt ist, ist auch im Lateinischen
ein Wort, das verwendet wird, um auszudriicken, dass es um die Hingabe an das Ganze
geht, dass es um die gro3ere Wahrheit geht, um ,,existieren lassen und sein lassen®. Es
bedeutet ,,50 sei es“ oder ,,es sei so und hat eine heilende und somit heilige Wirkung.
Das Wort _Amen gibt allem in der Schépfung und im Universum Raum. Das Awen 6ftnet
dich fiir das Sein und reinigt dein Bewusstsein. Das Amen bringt Stille und eine
beruhigende Energie in dein Gehirn und dein Bewusstsein. Das Awen bedeutet auch,
dass du tief in dir Ja zur Schopfung und zu deiner Existenz sagst. Seine Klinge bringen
alles, was du bist und was dich umgibt, zusammen und begleiten dich zu einer Hingabe
an die unendliche Fille des Daseins. Das .Amen tiberdacht alle Bewusstseinsebenen und
sein Klang bringt alles zusammen und gibt sowohl deinem Gehirn als auch deinem
Herzen und deinem Korper Ruhe.

Dauer: 26.08 Minuten.

126



Meditation Puja & Prayer Songs

Meditation Puja & Prayer Songs

— Sacred Sounds part 5
- 1. Dhyana puja
t«f 2. AUM — Meditation Prayer Song
(3 h'E 3. Shanti — Meditation Prayer Song
. YR 4. Sarvamangalam — Meditation Prayer Song
! "i«.ﬁf; 5. Ananda — Meditation Prayer Song

www.anandajay.org/de/albums/meditation-puja-en-
Sacred Sounds part 3
prayer-songs

Anandajay

Dieses Album besteht aus einer Meditations-Puja und vier meditativen Gesangsstiicken,
die dir helfen, dich mit Meditation vertrauter zu machen. Die Dhyana Puja und das AUM
Meditation Prayer Song basieren auf den vier Phasen der Light of Being-Meditation, in der du
in vier Schritten zu deinem innersten Wesen hinabsteigst, um wieder mit dir selbst in
Einklang zu kommen und dich als harmonisches Ganzes zu fithlen. Aulerdem sind die
Meditation Prayer Songs Gesangsstiicke, die dich durch eine freie, betende Art des Klang-
und Stimmgebrauchs durch alle méglichen Stimmungen, Atmosphiren, Gefiihle,
Intonationen und Tonhdhen in dein Wesen zuriickbringen.

Der Kern der Meditation ist die Verinnerlichung, egal in welcher Form sie stattfindet.
Meditation sorgt dafiir, dass du das Wichtigste im Leben nicht iibersiehst, nimlich dass
es um dich geht, dass du das Besondere in deinem eigenen Leben bist und dass das
Menschsein das Besondere an dieser Schépfung ist. Meditation bringt dich in Kontakt
mit tiefen Lebenswerten und besonderen Tatsachen, die das Leben geheimnisvoll
machen und ihm spirituellen Tiefgang verleihen.

Meditation beginnt, wie jede spirituelle Entwicklung, damit, dass du dir wieder bewusst
wirst, wer du bist, sodass du wieder wirklich mit dir selbst in Kontakt bist, mit dir selbst
lebst und dich wieder frei fuhlst, mit allem, was das Leben dir bietet.. Die Dhyana Puja
und die Prayer Songs unterstiitzen das. Die Dhyana Puja ist ein musikalisch begleitetes,
hingebungsvolles Gebet mit Gesten, bestehend aus vier Mantra-Wortern, die auf der
Essenz der vier Schritte der Verinnerlichung, der Meditation, basieren. Indem die Gesten
langsam und rhythmisch zu Musik gemacht werden, die zu den Bedeutungen der vier
Mantra-Worter passt, kommst du in eine tiefe, flieBende, meditative Ruhe. Und die vier
Prayer Songs sind Gesangsstiicke, die mit den Klingen eines bestimmten Mantras immer
tiefer die Atmosphire deiner Beseelung beriihren mochten. Es sind Gebete, die langsam
gesungen werden und tber die Klangwahrnehmung wirken. Als Hintergrund und
musikalische Einbettung werden dabei immer verschiedene Tanpuras, Shrutis oder
Drones (durchgehende Klinge) und Klangschalen verwendet. Indem du dich fir die
Schwingungen, Absichten und die gefiihlsmiBigen Berithrungen o6ffnest, die diese
Gebetslieder in dir auslésen, gelangst du ganz von selbst in die stille und spirituelle
Athmosphire der Meditation.

127



Track 1: Dhyana Puja

— Die vier Lichter deines Seins ehren

Meditation Puja & Prayer Songs

,:, Mantra:
1 Shanti
)“i:’ ' Auwum bbur bhuvah svab, tat savitur varenyanm,

po. bbargo devasya dbimabi, dhiyo yonah prachodayat
Dhyana Puja Az‘m@/m‘z

R e Four Lighu of fcing Aum bhur bhuvah svab, tat savitur varenyam,

bbargo devasya dbimabi, dhiyo yonah prachodayat

Murtidhara
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam,
bbargo devasya dbimabi, dhiyo yonah prachodayat

Ekabhava
Aum bhur bhuvah svah, tat savitur varenyam,
bbargo devasya dbimabi, dhiyo yonah prachodayat

Die Dhyana Puja ist ein Dankgebet, das du zur Vorbereitung auf deine Meditation nutzen
kannst. AuBlerdem kannst du tiber diese Puja auf einfache und prignante Weise mit den
vier wesentlichen Aspekten der Light of Being-Meditation in Kontakt kommen. Die vier
Aspekte der Meditation, ndmlich Freiheit, Liebe, Vertrauen und Verbundenheit, die im
Meditationsbuch (Teil 2) ausfithrlich besprochen werden, werden als Kernwerte mit
symbolischen Gesten immer wieder in der Puja wiederholt, als Dankgebet fiir deine
Existenz.

Diese Puja mit den Worten Shanti, Atmajyoti, Murtidbara, Ekabbhava 1idt dich ein, mit der
wertvollen Essenz deiner Existenz in Kontakt zu kommen. Die Puja ldsst dich spiiren,
wie du auf den vier elementaren Ebenen deiner Existenz mit deiner existenziellen
Energie in Verbindung treten kannst und wie reichhaltig es sich anfiihlt, wenn diese in
Freiheit zusammenwirken durfen.

Kernbedeutung der Puja:
Oh wundersame Existenz, danke fiir das essentielle Licht
meines Bewusstseins, meiner Seele, meines Menschseins und des Lebens als Ganzes.

Die Dhyana Puja lisst dich spiiren, wie Bewusstsein, Beseelung, Inkarnation und die
Zugehorigkeit zum Ganzen der Schopfung dir FEinsicht, Liebe, Vertrauen und
Geborgenheit schenken. Verstindnis und Liebe erhellen dann dein Menschsein und
6ftnen so den Raum, um dich wieder voller Vertrauen von der Schépfung umbhiillen zu
lassen und ein freier und gliicklicher Mensch zu sein.

128



Die vier Mantras der Dhyana-Puja und ihre Bedeutung:
Shanti Atmajyoti Murtidhara Ekabhava

Das Mantra dieser Puja besteht aus vier Wortmantras, namlich Shanti, Atmajyot,
Murtidhara, Ekabbava und ihren Gesten. Ein Wortmantra ist ein Mantra, das aus einem
Wort besteht, wie auch das Wort oder der Begriff Aum, aber die Bedeutung dieses
Begriffs ist gefiihlsmiBig und in Bezug auf den Erfahrungsraum enorm weit und
umfassend. Hier ist das Prinzip ihrer weitreichenden Bedeutungen.

Shanti
Der erste Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Shanti, der
inneren Ruhe, inneren Frieden und Frieden bedeutet. Shanti beschreibt eine Atmosphire,
in der nichts mehr miteinander im Konflikt steht und alles in Einklang ist, und vermittelt
die Botschaft des allumfassenden Friedens. Das erste Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet
daher: Ich lasse alle Kimpfe in meinem Bewusstsein los und schenke ithm den Frieden,
nach dem ich mich so sehr schne.

Atmajyoti

Der zweite Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Azmajyoti. Atma
ist das Sanskrit-Wort flr Seele und der Begriff jyotis lisst sich am besten mit Licht,
Flamme oder Schein ibersetzen und wird oft verwendet, um das Licht eines hoheren
Bewusstseins zu bezeichnen. A#majyoti bezeichnet also die Lichtquelle, das Licht und die
Ausstrahlung deiner Seele. Die Meditation mochte dir helfen, dieses Licht nicht nur in
dir zu entdecken, sondern es vor allem zu erfahren, indem du es strahlen lisst, es leben
ldsst. Wichtig am Licht ist ndmlich, dass es strahlt und beeinflusst und dich dadurch in
andere Erfahrungsbereiche von dir selbst und vom Leben fihrt. Das zweite Mantra
dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich lasse das Licht meiner Seele mir die Essenz geben
und mich von diesem Gefithlswert beeinflussen.

Murtidhara
Der dritte Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begtiff Murtidhara. Murti
ist das Sanskrit-Wort fir Verkérperung, Form, Materie und Murti bedeutet, dass man
Energie flieBend in eine Form tibergehen lisst. Das Sanskrit-Wort dbara bedeutet tragend
und stiitzend. Murtidhara bedeutet, dass man von der Materie getragen wird oder von der
Form, in die man eingebettet ist, unterstiitzt wird. Inkarniere (lateinisch fiir ,,im Fleisch
werden®) entspricht in etwa dieser Bedeutung.

Murtidhara wird normalerweise verwendet, um auszudriicken, dass der Geist flieBend in
eine materielle Form iibergeht und sich dort niederlisst. Wodurch man sich des Geistes,
der diese Form vortibergehend bewohnt und das Vertrauen in die Form braucht, um zu
erfahren, was greifbare Existenz bedeutet, weiterhin bewusst bleiben kann. Das dritte
Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich lasse das liebevolle Licht meiner Seele
flieBend in jede Zelle meines Menschseins eintreten, damit ich von meiner Essenz bis in
meine Aura beseelt anwesend bin.

129



Ekabhava

Der vierte Teil des Mantras dieser Puja besteht aus dem Sanskrit-Begriff Ekabbava, der
Einheit, Ganzheit, gleiche Natur, Einfachheit und Wesentlichkeit bedeutet. E4a bedeutet
eins und bhava bedeutet Schépfung, Wesen und Natur. Es geht hier nicht darum, dass
Dinge ineinander aufgehen, um eins zu werden, sondern dass sie sich ineinander
wiedererkennen und sich zusammenfiigen. Fiir deine Erfahrung bedeutet das, dass du
tihlst, dass dein Sein und das Sein dieselbe Grundlage, Einfachheit und Essenz haben.
Diese Verwandtschaft sorgt fir eine unmittelbare und nahtlose Verbindung zueinander,
und das ist die feinste Umhtllung und Geborgenheit, die du erfahren kannst. Das vierte
Mantra dieser Dhyana Puja bedeutet daher: Ich schlieBe mich dem Rest der Schépfung
an, damit das Licht meiner Seele mit dem Licht der Schépfung als ein natiirliches und
leuchtendes Ganzes zusammen sein kann.

Das Gayatri-Gebet nach den Wort-Mantras

Wihrend der ganzen Puja spricht Anandajay nach den Wort-Mantras das Gayatri Mantra
als Gebet, um zu zeigen, wie tief die Wort-Mantras gehen, und um dich mit der
chrerbietenden Atmosphire des Betens zu verbinden.

Das Gayatri-Gebet handelt vom Wert des Lichts in all seinen Formen. Was wir mit dem
Wort Licht meinen, wird im Sanskrit und in der alten indischen Kultur, in der diese
Sprache gesprochen wurde, intuitiv viel weiter gefasst. So bedeutet Licht im Sanskrit auch
Liebe, sowohl im Sinne der Qualitit des inneren Geliebten als auch im Sinne der
Herzenergie oder des Wesentlichen in jedem Menschen. Licht wird auch als
Bewusstwerdung tibersetzt, nimlich als der Wert der Einsicht und als das Licht, das
Dinge sichtbar macht. Mit Licht kann aber auch die Kraft gemeint sein, die uns das Licht
gibt, Gott, oder das Licht als heilende Kraft. Licht ist im Sanskrit eigentlich jede Form
von Freiheit und Transparenz und wird als die wesentlichste Form der Nahrung
angeschen. Licht ist der Wert im Geborgenheitsgefiihl der Mutterliebe, in der
begleitenden Kraft der Vaterliebe und in der schiitzenden Kraft der géttlichen Liebe. All
diesen Werten des Lichts wird durch das Gayatri Mantra Raum gegeben.

Mége daher die Atmosphire des Gayatri-Gebets dein Bewusstsein zwischen den Wort-
Mantras der vier Meditationsphasen so bertihren, dass du noch leichter in dein Seelenlicht
gelangst und dich durch den Kontakt mit diesem Licht als ein ,,Gliickseligkeit in sich
tragender” Mensch fiihlst. Mdge das hinzugefiigte Gayarri-Gebet die Tiefe und
Zuginglichkeit deines Meditationsprozesses unterstiitzen, erginzen und verankern. Um
mehr Verbindung zum Inhalt dieses Gebets zu bekommen, findest du unten den Text,
meine freie Ubersetzung und das dazugehérige Sanskrit-Worterverzeichnis des Gayarri
Mantra.

Freie Ubersetzung dieser Mantra-Hymne:

,»Oh meine geliebte Essenz, aus reiner Hingabe und Dankbarkeit
offne ich mich fiir deine strahlende und erleuchtende Ausstrahlung,
die mich erschaffen und mit heiliger Anwesenheit erftllt hat,
damit sie mich etleuchtet und beschiitzt.*

130



Hier ist eine Anniherung an die Bedeutung der einzelnen Sanskrit-Worter, denn im
Sanskrit hat ein Wort viele verschiedene Bedeutungen, die miteinander zusammenhingen
und stark vom Kontext und dem Gefiihlswert dessen, was ausgedriickt werden soll,
bestimmt werden.

Gayatri bedeutet Lied oder Hymne.

Auwum bedeutet das allumfassende Ganze von allem.
Bhub bedeutet die physische Welt.

Bhuvah ist der energetische Hintergrund der Wel.
Swvah ist die Echtheit und Essenz dahinter.

Tat ist das, die Wesentlichkeit von allem.

Savitur ist das Licht des spirituellen Erwachens.
Varenyam 1st die Verehrung von etwas Kostbarem.
Bhargo ist reine Ausstrahlung, Glanz.

Devasya ist von Gott stammend.

Dhimahi heil3it bewusst zusammen sein mit.

Dhbiyo heil3t Einsicht geben.

Yonah heil3t innig, nah.

Prachodayate heillt Autmerksamkeit schenken.

Ubersicht der Gesten bei der Dhyana-Puja

/N
Hinde in Namaskar-Position bis vor das Stirnchakra
Shanti + Gayatri-Gebet
Frieden, Freiheit und Erleuchtung mégen mich ungehindert bereichern.

)
Gekreuzte Hinde auf dem Herzchakra
Atmapyoti + Gayatri-Gebet
Liebe, Freude und Seelenlicht mégen mich ungehindert bereichern.

~
Hinde als Schale im Schol3 bei deinem
Murtidhara + Gayatri-Gebet
Vertrauen, Sensitivitit und das Licht des Seins mdgen mich ungehindert bereichern.

Bringe die Hinde tber eine seitlich kreisende Bewegung tiber dem Kopf in Namaskar und
lasse Wurzel- und Kronenchakra sich verbinden, sodass alles und auch das Herzchakra
strahlen.

Ekabhava + Gayatri-Gebet

Mein Sein, das Sein und das Licht des Seins mdgen mich ungehindert bereichern.

.”"

Dauer: 34.04 Minuten.

131



Track 2: AUM Meditation Prayer Song

— Fur Einssein

Meditation Puja & Prayer Songs

,;, Mantra: Shanti-A - U (OE) - M
[ )
fﬁ'i 5 Freie Ubersetzung: ,,Oh lieber Freund, liebevolle

Essenz, indem ich dich bis in den Sitz meines
Menschseins hineinlasse, erlebe ich deine Segnungen
und fiihle mich getragen im Zusammensein mit dem
GroBeren.”

Aum — medirtation prayer song

For Ohncness

In dieser musikalischen Interpretation der Light of Being-Meditation bist du eingeladen, dich
sowohl durch die Klinge der Musik als auch durch Anandajays Klang- und
Stimmgebrauch auf die vier Gefihlsebenen der Light of Being-Meditation einzulassen. Die
Klinge nehmen dich dann mit auf eine Reise durch die Erfahrungswelten von
nacheinander: dem Frieden deines Bewusstseins (Phase 1) tber das Wort Shanti, der
Bertihrbarkeit deines Herzens (Phase 2) tiber den Klang A4, dem Getragenwerden in
deinem Menschsein (Phase 3) tiber den Klang O (OE, U) und dem Sich-Geborgen-fiihlen
in der Ganzheit der Schépfung (Phase 4) Giber den Klang M.

Die Klinge des Shanti-Mantras -A - O (OE) - M

Mit den Klidngen dieser Mantra bringst du die Botschaft des allumfassenden Friedens
zum Ausdruck. Die Klinge SH, 4, N, T, I und E, A, U, O, M (die e- und u-Klinge sind
darin versteckt) sorgen dafiir, dass die Schwingungen aller Vokale, die mit allen Schichten
deiner Sensitivitit iibereinstimmen, deine lebendige Anwesenheit auf verfeinerte Weise
ansprechen und 6ffnen. Aulerdem hilft dir der SH (§])-Klang, still zu werden und zu
verinnerlichen, der N-Klang hilft dir, deine inneren Empfindungen zu biindeln und mit
deiner Anwesenheit zu verbinden, und der T-Klang und seine ausgehende energetische
Bewegung helfen dir, dieser inneren Geftihlsabsicht des Friedens leichter Raum zu geben,
damit sie sich entfalten kann. So unterstiitzt die Bedeutung des Shanti Aunm Mantras auf
subtile Weise die ,,Phasenwahrnehmung* der Lzght of Being-Meditation.

AUM Meditation Prayer Song

Der AUM Meditation Prayer Song hat als musikalische Untermalung die Klinge der
Tanpura im Ton B, erginzt durch Klinge der indischen Rudra Veena, zu denen die
Stimme von Anandajay hinzukommt, um die vier Meditationsphasen zu interpretieren.
Die indische Rudra Veena ist ein Saiteninstrument mit zwei groflen Kalebassen, das
wegen seiner tiefen Bassresonanz sehr beliebt ist und daher vor allem in der meditativen
Musik verwendet wird. Genau wie bei den aus der Meditation aufsteigenden
Stimmklingen, lisst man auch die Tone der Rudra Veena am besten einfach offen in sich
hinein. Weil tiefere Gefiihlsebenen, zu denen auch spirituelle Gefithle gehéren, im
funktionalen Leben seltener angesprochen werden und dadurch schnell verschlieB3en,
helfen gerade solche tiefen Téne, wieder sensitiv fir diese Bereiche zu werden.

132



Die atmosphirischen Elemente in diesem AUM Meditation Prayer Song werden durch die
verschiedenen Arten gebildet, wie die Klinge des Shanti Mantras wiedergegeben und
gehalten werden und wie in den Pausen die Glocken dein Gehirn wieder 6ffnen und die
Tone der Rudra Veena die Basis deiner Gefiihle wieder ansprechen. Die Klinge von
Anandajays Stimme bringen in diesem Meditation Prayer Song die vier Dimensionen der
Light of Being-Meditation zum Ausdruck, die er durchliuft. Offne dich daher, wie immer
wenn du meditierst, immer wieder neu fir die Tiefe deines beseelten ,,Da-Seins®, damit
diese Klinge auch dich durch diese Erfahrungsriume fithren und dich mit deiner Essenz
verbinden. In diesem Prayer Song wird zuerst das ganze Wort Shanti verwendet, um eine
Beruhigung im Bewusstsein zu bewirken, dann helfen dir die _4-orientierten Klinge,
deinem inneren Geliebten zu begegnen, die O-orientierten Klinge helfen dir bei der
Inkarnation und die M-orientierten Klinge helfen dir, dich fir die umhiillende Ganzheit
all dessen, was du bist, und dich fir das Leben um dich herum zu 6ffnen.

Dauer: 26.28 Minuten.

Track 3: Shanti Meditation Prayer Song

— Fur Frieden

Meditation Puja & Prayer Songs

{.!;, Mantra: Shanti, Shanti, Shanti, Shanti, Shanti, Shants, Shanti
j e : Shanti, Shanti, Shant
h IS Shanti Mangalam Shanti, Shanti Mangalam Shants,
- Shanti Mangalam Shanti

Aum Shanti Shanti Shanti Aum

Shanti

Medirarive prayer son;

Freie Ubersetzung: ,,Oh lieber Freund, liebevolle
Essenz, indem ich dich bis in den Sitz meines Menschseins hineinlasse, erfahre ich deine
Segnungen und fiihle mich getragen im Zusammensein mit dem GroBeren.*

Das Sanskrit-Wort Shanti bedeutet innerer Frieden, das wird abwechselnd mit dem
Sanskrit-Wort Mangalam verwendet, das Glick, Heil oder Wohlergehen bedeutet. Das
Mantra endet mit dem Gesang Awm Shanti Aum, der den allumfassenden Frieden von
allem ausdriickt.

Shanti Meditation Prayer Song

Der Shanti Meditation Prayer Song besteht aus Musik, die auf der Tanpura in der Tonart C
basiert und einem sanften hohen Bordun (haltender Ton), der mit seinen
Wellenbewegungen wie eine Art allgegenwirtige Lebensenergie den gesamten Raga trigt.
Zusitzlich werden die Stimmklinge von Anandajay von einer Klangschale begleitet,
deren Klang dir helfen kann, deinen Geist frei zu halten oder immer wieder frei werden
zu lassen. Die Klangschalen erinnern dich auch immer wieder daran, dass es in diesem

133



Prayer Song um den spitituellen Wert des Friedens geht, der frei von Utteilen ist und den
alle brauchen. So wie das Meer der irdische Mutterleib der Evolution ist,, so ist Shanti,
reiner Frieden, der Muttetleib aller Schopfung. Mit diesem Meditation Prayer Song wird
der Wunsch zum Ausdruck gebracht, so viel reinen Frieden wie mdglich aus deiner
Essenz heraus zu dir selbst und zum Rest des Lebens auszustrahlen, damit alles seinen
heilenden Wert erhilt.

Der Wert von Shanti wird durch verschiedene Gefiihlsausdriicke besungen, sodass du
immer freier, natiirlicher und reiner mit dem Inhalt des reinen Friedens in dir selbst und
deiner Seele in Kontakt kommst, wo dieser Frieden immer mitschwingt. Gegen Ende
des Prayer Songs lasst du dich dann aus der freieren Erfahrung des inneren und dulleren
Friedens heraus vollstindig beeinflussen. Dadurch bliiht der Frieden in dir auf und sein
sinnvoller Wert kommt in Einklang mit deiner Beseelung und deiner Verbundenheit mit
dem Leben. Spiire, wie wertvoll es sich anfiihlt, dass du fiir einen Moment nicht mehr
machtlos gegeniiber dem Leben bist, sondern durch dein In-Frieden-Sein zum Frieden
beitrigst. Aus diesem Reichtum heraus kommst du ganz von selbst in eine erfiillende
Meditation.

Dauer: 14.28 Minuten.

Track 4: Sarvamangalam Meditation Prayer Song
— Fur Ganzheit

Meditation Puja & Prayer Songs

» Mantra:
"; Aum Shanti Shanti Shanti Aumr - Bhumi Mangalam, Shanti
) Ff:_ ; Mangalam - Udaka Mangalam, Shanti Mangalan: - Agni
% Mangalam, Shanti Mangalam - V ayn Mangalam, Shanti

Mangalam - Gagana Mangalam, Shanti Mangalam - Surya

it Mangalam, Shanti Mangalam - Chandra Mangalam, Shanti
Medicative prayer song Mangalam - Jagat Mangalam, Shanti Mangalam - Jiva
Mangalam, Shanti Mangalam - Deba Mangalam, Shanti
Mangalam - Mano Mangalam, Shanti Mangalam - Atma
Mangalam, Shanti Mangalam - Prema Mangalam, Shanti
Mangalam - Karuna Mangalam, Shanti Mangalam - Satya
Mangalam, Shanti Mangalam - [yoti Mangalam, Shanti
Mangalam - Citta Mangalam, Shanti Mangalam - Mufkti
Mangalam, Shanti Mangalam - Sat Mangalam, Shanti Mangalam
- Ananda Mangalam, Shanti Mangalan: - Moksha Mangalam,
Shanti Mangalanr- Aum Mangalam, Shanti Mangalan - Om#kaar
Mangalam, Shanti Mangalam - Shanti Mangalam, Shanti
Mangalam - Sarva Mangalam (3x) - Shanti Mangalan: - Aum
Shanti Shanti Shanti Aum (3x)

134



In diesem Prayer Somg, das von Tanpura-Klingen, einem leichten Bordun und
Klangschalen begleitet wird, wird zunichst das spezielle Shanti-Mantra gesungen, das
traditionell verwendet wird, um anzukiindigen, dass das, was folgt, von heiliger Tiefe ist.
Danach werden die wichtigsten Elemente der Schépfung besungen und geehrt. Indem
du bewusst tiber den Wert all dieser Elemente der Schépfung und damit auch tber dich
selbst nachdenkst, ehrst du die Schépfung und lisst positive Energie zu ihr flieBen. Du
gibst dann dankbar und respektvoll positive Energie an die Schopfung weiter, die du so
sehr schitzt, die dir so sehr am Herzen liegt und mit der du so intensiv verbunden bist.
Weil du dich mit der Schépfung verbunden fihlst und weil du erkennst, dass reiner
Frieden die Quelle von dir und von allem ist, gibst du in diesem Prayer Song Raum, allem
Lebendigen so intensiv wie moglich reinen Frieden zu wiinschen. Mége dieses Prayer Song
dir die Moglichkeit geben, reinen Frieden (Shanti) zu schenken und zum Leben, zu
deinem Leben und zur Entwicklung der Menschheit auf der Erde beizutragen. Unten
findest du die Liste der Werte, die besungen werden, immer begleitet von dem Wort
Mangalam, das Gliick, Heil oder Segen bedeutet. AuBlerdem wird regelmifig das Mantra
Shantimangalam gesungen, um zu zeigen, dass das gewtinschte Gliick den Frieden férdern
soll. Zwischen den Gesingen erklingt immer wieder der Klang einer Klangschale, die
dazu dient, alle intellektuelle Beteiligung wihrend dieser Erfahrung loszulassen, sodass
man sich, vollig frei im Geist, gefihlsméBig mit dem Einfluss der bedeutungsvollen
Gesinge und ihrer Einbettung verbinden kann.

Freie Ubersetzung und Bedeutung des Mantra Sarvamangalam

Aus meinem Herzen schenke ich den 24 Werten der Schopfung und des Lebens
Frieden, um liebevoll und positiv zu dem beizutragen, was so besonders wertvoll ist:

1. Bbumi— Exrde 13. Prema — Liebe, Zuneigung
2. Udaka — Wasser 14. Karuna — Mitgefiihl, Barmherzigkeit
3. Agni— Feuer 15. Satya — Wahtheit

4. Vayu—Wind 16. Jyoti — Licht

5. Gagana — Firmament 17. Citta — Bewusstsein

6. Swurya— Sonne 18. Mukti — Freiheit

7. Chandra — Mond 19. Sar— Sein

8. Jagar — Welt 20. Ananda — Glickseligkeit
9. Jiva— Otganismus 21. Moksa — Befreiung

10. Deba — Korper 22. Aum — Ganzheit

11. Mano — Geist 23. Ombkaar — allumfassende
12. Atma — Seele Vollkommenheit

24. Shanti — Frieden

Sarva Mangalam — alle

Sarva Mangalam — alle Aspekte

Sarva Mangalam — die ganze Schépfung
Sarva Mangalam — der Kosmos

135



Dieses lange Gebet endet mit dem oben beschriebenen speziellen Shanti-Mantra, das noch
dreimal gesungen wird. Die 27 Mantras dieses Gebetes symbolisieren die Quelle allen
irdischen Lebens, zu der auch du gehorst, und die unendliche Schépfung, die sie umgibt.
Als Teil der Schépfung hast du als Mensch die Moglichkeit, dir sowohl deiner selbst und
deiner Seele als auch der Verginglichkeit deines voriibergehenden Daseins bewusst zu
sein. Selbstbewusstsein und die unumstéBliche Wahrheit deiner Verginglichkeit spornen
dich an, nach den tieferen Werten des Daseins zu suchen und fiihren dich zu seinem
spirituellen Reichtum. So ist dieses Sarvamangalam Meditation Prayer Song eine Hymne an
den spirituellen Reichtum der Schépfung und ihre Quelle, aus der alles entspringt.

Dauer: 19.05 Minuten.

Track 5: Ananda Meditation Prayer Song
— Fur Liebe

Meditation Puja & Prayer Songs

-

£ Mantra:
I Sri Ananda, sri Ananda
.'h-"ii 5 Sri, sri, sri, Ananda
- Sri Ananda, jay Ananda, jay jay jay Shanti Aum, Shanti
Ananda — mediration prayer song S/Ydl’ll‘l. Aﬂ}ﬂ
e o Shants, Shants, Shants, Shant:

Freie Ubersetzung: ,,O du kostbare, wesentliche Freude,
dich zuzulassen, erfullt mich mit innerem Frieden®.

Dieses Mantra macht dich empfinglicher fiir den segensreichen Wert, den das Leben als
Ganzes in sich trdgt. Das Sanskrit-Wort S7 weist darauf hin, dass der Wert, den es
gleichsam ankiindigt, Respekt verdient und eine wiirdige, leuchtende Qualitit in sich
trigt. Das Wort Ananda bedeutet im Sanskrit die Essenz des Gliicks, das Gliick des Seins
oder das Gliick des Wesentlichen. Das Wort jay bedeutet unter anderem Heil, Sieg oder
Segen. Es bekriftigt den Respekt vor dem Kommenden und macht noch deutlicher, dass
es sich hier wirklich um eine Ode handelt. Das Wort Shanti bedeutet innerer Frieden oder
ein harmonischer Zustand des Seins und weist auf ein tiefes Gefithl von Fille,
Gewaltlosigkeit und Liebe hin. Der Begriff .Aun weist darauf hin, dass das Gesagte oder
zu Sagende allumfassend und spiritueller Natur ist. Er lenkt die Aufmerksamkeit auf die
zugrundeliegende Ganzheit, in die dieses Mantra eingebettet ist.

Ananda Meditation Prayer Song
Der Ananda Meditation Prayer Song wird musikalisch begleitet von den Klingen der

Tanpura in der Tonart C zusammen mit einem Bass-Brummen. Das Klang- und
Obertonspiel der Tanpura symbolisiert das immer sprudelnde und flieBende Leben,

136



indem du als Mensch anwesend bist und in dem der Gesang mit all seinen
Klangbewegungen genau wie deine Lebenserfahrungen stattfindet. So wird dir wieder
bewusst, dass dieser sprudelnde Hintergrund alles, was du erlebst, beruhigend und
tragend einbettet. Du erfihrst dieses Eingebettet-Sein wieder deutlicher, wenn du den
Gesang und die Klinge des Prayer Song emptinglich in dich hineinldsst und dich von
ihnen beeinflussen, heilen, bereichern undsegnen lisst. Die regelmifig wiederkehrenden
tiefen und doch klaren Klinge der Kristallklangschalen méchten alles, was du in diesem
Moment noch festhiltst, loslassen und dich neu 6ffnen. All dies sorgt dafiir, dass du dich
von den rdumlichen Klingen von Anandajays Stimme tragen lassen kannst, die aus dem
einfiihlsamen Kontakt mit seiner Seele die Atmosphire seiner Echtheit fiir dich erfahrbar
macht.

Dauer: 14.22 Minuten.

137



3. Puja Albums:

12 Mantra-Gebete
&
2 Chakra-offnende Mantras

Yoga & Aum Adhara Puja:
Pujas fiir das Muladhara-Chakra (unterstttzend)

Shiva-Shakti & Jivatman Puja:
Pujas fiir das Svadhisthana-Chakra (zuriickverbindend)

Kosha & Kiriya Puja:
Pujas fiir das Manipura-Chakra (neuordnend)

Surya & Cittayam Puja:
Pujas fiir das Anahata-Chakra (inspirierend)

Sravana & Pranidhana Puja
Pujas fiir das Vishuddhi-Chakra (reinigend)

Mahadevata & Chakra Puja
Pujas fiir das Ajna-Chakra (ausweitend)

Anandajayah Sat-Ananda:
Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-Chakras (befreiend)

Anandajayah Darshan:
Mantra zur Harmonisierung der sieben Chakren
(harmonisierend)

138



Mantra-Gebete

Puja ist das Sanskrit-Wort fiir ein Gebetsritual. Es bedeutet Verehrung, Ehrung,
Gottesdienst, Anbetung und religitse, wiederholte Geste (Ritual). Pujas kommen in ihrer
Form aus dem religiésen Spektrum des Hinduismus, aber die Pujas, die von Anandajay
ins Leben gerufen wurden, sind entstanden aus dem beeindruckt sein vom Reichtum und
dem Tiefgang der Essenz des Lebens. Sie sind vor allem als Ausdruck der Erfahrung von
Yoga gedacht, dem in Harmonie sein mit dieser tiefen Essenz. Das innere Erfahren dieser
Spiritualitit ist zwar fiir jeden zuginglich, aber die Gestaltung und der Ausdruck der
damit verbundenen tiefen Geftihlswerte und Lebensqualititen sind aufgrund der etwas
unfreien Ausrichtung der meisten Religionen nicht mehr so leicht zuginglich. Das Singen
von Mantras ist eine zuginglichere Ausdrucksform fiir das Erfahren des spirituellen
Bertihrtseins, und die Pujas fiigen dem noch deutlicher die sakrale Dimension hinzu.

Die zwolf Pujas, die Anandajay zusammengestellt und gestaltet hat, sind frei von jeglicher
Uberzeugung oder Glaubensrichtung und dienen lediglich dazu, auf integre und
bescheidene Weise Geflihle der Dankbarkeit bewusst in deinem Leben zu verankern und
die Erfahrung von Harmonie, von Yoga, mit der religisen Schonheit einer rituellen
Ausdrucksform zu verbinden. Die Musik, die Anandajay dazu komponiert hat, und die
Gesten, die er zur Unterstitzung anbietet, verstirken noch einmal die tiefen
Gefithlswerte dieser ehrfiirchtigen und beruhigenden Ausdrucksform.

All diese Pujas ehren das Wesentliche in dir, lassen dich respektvoll vor der Essenz in dir
verneigen und verfeinern die Beziehung zum spirituellen Wert in dir. Diese spirituellen
Werte werden nun nicht mehr durch dullere Gottesvorstellungen ausgedriickt, sondern
du 6ffnest dich direkt fiir die Energien, die sie symbolisieren, denn sie sind Teil des
Lebens, das du bist, und daher sowohl in dir als auch um dich herum immer anwesend
und erfahrbar. Indem du diese verfeinerten Energien in dir selbst erkennst und ehrst,
tberwindest du sozusagen die Verwirrung der symbolischen Gottesvorstellungen und
beginnst, ihre Echtheit in dir und im Leben um dich herum zu fihlen.

Pujas dienen dem Erkennen, Unterstreichen, Bestitigen, Vertiefen oder Gestalten deiner
Verbindung, Kommunikation und Beziehung zu dem, was du als wertvoll empfindest
(dein Wesen, deine Interpretation von Gott, dein spiritueller Lehrer oder Menschen, in
denen du diese Werte erkennst). Sie geben dir die Méglichkeit und eine Form, diesen fiir
dich wichtigen Werten zu danken, ihnen etwas zu geben und ihnen deine Liebe zu zeigen.
Eine Puja ist also nicht nur ein Gebet, sondern geht mit rituellen Handlungen einher,
damit die Dankbarkeit nicht nur mental bleibt. Neben der zentralen Rolle des Mantras
machen die verschiedenen Gesten dieser Pujas deine innere Erfahrung konkreter und
sichtbarer, wodurch sie noch vollstindiger und intensiver erfahren werden kénnen.

Die 12 Pujas-Musikstiicke von etwa einer halben Stunde, die Anandajay veroffentlicht
hat, sind unten als Ubersicht beschrieben. Das Sat-Ananda Mantra wurde dem Mantra-
Gebet hinzugefiigt, um dem Sahasraha Chakra Raum zu geben, und das Darshan Mantra,
um alle Chakras zu harmonisieren.

139



Yoga & Aum Adhara Puja Yoga & Aum Adhara PU]H.
— Pujas fur das Muladhara-Chakra
(unterstiitzend)

Dauer Yoga Puja: 32.27 Minuten
Dauer Aum Adhara Puja: 32.27 Minuten

www.anandajay.org/de/albums/mahadevata-en-

Pujas for the muladhara chakra chakra—puja
Anandajay

Track 1: Yoga Puja

Yoga Puja . C L . .
) — Gebet zu den sieben wichtigsten Eingingen des FEin-Seins
<, w Mantra: Hatha, Tantra, Karma, Aum Bhakti, Sat Cit Ananda
aﬁ_“r{;;— Mantra, Jnana, Raja, Aum Yoga, Citta V'ritta Nirohda
ﬁw}u Freie Ubersetzung: ,,Oh Leben, durch dich entdecke

ich, wie ich mit den tiefen Werten meiner Zellen, meines
e fo the S Verlangens, meiner Kraft, meiner Zuneigung, meinen

Seven Main Entrances of Unity A . .
Intentionen, meinem Bewusstsein und dem Ganzen, das

ich bin, zusammenkommen kann, und das bringt mich
innerlich in Frieden.*

Die Yoga Puja ist ein Loblied auf die Ganzheit des Lebens. Eine Ganzheit, die du gerade
weil du ein Mensch bist und geboren wurdest, erfahren kannst und die dich den
spirituellen Wert spiiren ldsst, der noch weiter reicht als dein Menschsein. Das Sanskrit-
Wort Yoga bedeutet unter anderem Zusammensein, Ganzsein, Verbundenheit und
bezieht sich auf das, was dich mit dem verbindet, was eigentlich zu dir gehért. Eine
Verbindung zu dem, von dem du getrennt bist, das aber zu dem gehért, was du bist.
Yoga gibt dir die Ganzheit zuriick, die du bist, und das ist wichtig fir die Art und Weise,
wie du Dinge wahrnimmst und erfihrst. Aus einer begrenzten Perspektive kann alles,
was du siehst, denkst und erfahrst, nur begrenzt wahr sein, und eine begrenzte Wahrheit
tihrt zu lllusionen und Verwirrung. Yoga steht fiir alle Verbindungen, die befreiend auf
dich wirken, und damit auch fiir die Verbindung mit deiner Essenz oder Seele.

In dieser Puja werden die sieben wichtigsten Formen des Yoga geehrt, die mit den sieben
wichtigsten Chakren zusammenhingen, aber es gibt noch viel mehr Formen des Yoga.
Ob du nun tiber die Sehnsucht nach deiner Seele singst, zum Wert deiner Existenz betest
oder mit der Essenz deines Menschseins meditierst, all das ist Yoga. In dieser Puja
widmest du also deine Aufmerksamkeit den Werten der sieben wichtigsten Zuginge, die
dir helfen kénnen, wieder zu deiner natiitlichen Ganzheit zu finden.

140



Ubersicht der Gesten bei der Yoga Puja

Hatha - Oh heilige materielle Existenz, ich fiihle deinen physischen Wert.

Bei Hatha legst du deine Hinde in Yoga-Mudra (Daumen und Zeigefinger leicht
gegeneinander, die anderen Finger lockerlassen, etwas gestreckt) in die Leisten, die
Fingerspitzen bertihren einander sanft. Sie symbolisieren die Schale der Tragfliche, die
das erste Chakra dir gibt in der Form der Materie, die dich trigt.

Tantra - Oh heilige polare Existenz, ich verlange nach deiner Ganzheit.

Bei Tantra hackst du die Hinde mit geschlossenen Fingern in einander vor deinem
Geschlecht. Die Daumen schlieen an. Sie symbolisieren hier, dass Ganzheit in der
Materie immer aus zwei in einander passende Qualititen besteht, sie symbolisieren die
Dualitit des Verlangens im 2. Chakra.

Karma - Oh heilige manifeste Existenz, meine Energie nimmt Gestalt an.

Bei Karma stellst du die Hinde in Namaskar nach vorne gerichtet auf dein Magen-Chakra,
aber du faltest die kleinen Finger und die Ring- und Mittelfinger, sodass nur die
Zeigefinger und Daumen nach vorne gerichtet bleiben. Offne dich fiir die Energie aus
deinem Energiefeld, sowohl als Handlung als auch als physische Manifestation.

Auwum Bhakti - Oh heilige, liebevolle Existenz, in dir liegt meine Essenz.

Bei Aum Bhakti bringst du die Hinde in Namaskar (Gebetshaltung) vor dein Herz-Chakra
und bei Saz Citbringst du die Fingerspitzen nach vorne und auf Ananda lisst du die Hinde
zur Seite hin sich 6ffnen.

Sat Cit Ananda - Oh heilige Existenz, ich bin, bewusst und gesegnet.

Siehe Beschreibung bei Aum Bhakti, in einer flieBenden Bewegung. Diese Bewegungen
symbolisieren das hingebungsvolle Offnen des Herz- Chakras, sowohl zur Welt hin, als
auch fiir die innerlich anwesende Gliickseligkeit.

Mantra - Oh heilige, reine Existenz, du bist meine innere Stimme.

Bei Mantra bringst du die Hinde wieder in Yoga-Mudra, aber jetzt mit den Fingern los
von einander und weniger gestreckt, auf die Seiten der Kehle bei der Luftréhre. Sie
symbolisieren die Reinigung deines Hérens und Sprechens, wodurch du die Essenz in
allem hérst und in allem Sprechen einen Platz gibst.

Jnana - Oh heilige, strahlende Existenz, deine Weisheit erleuchtet meinen Weg,.

Bei Jnana beugst du den Kopf ein wenig, bringst die Hinde in Namaskar und beriihrst
mit den lingsten Fingern dein Stirn-Chakra und ldsst dieses Gebiet ein wenig auf den
Fingerspitzen ruhen. Die Daumen beriihren zusammen den Mund.

Raja - Oh heilige, allumfassende Existenz, du schenkst mir konigliche Ganzheit.

Bei Rgja bringst du die rechte Hand in Yoga-Mudra mit losen Fingern auf das Kronen-
Chakra und bringst die linke Hand in der gleichen Yoga-Mudra auf die Vorderseite deiner
Kehle auf die Luftréhre. Symbolisiert deine Offenheit und Sehnsucht nach der Weisheit
des Unendlichen (verbindet Kronen- und Sakralchakra tiber das Halschakra).

Auwum Yoga - Oh heilige, ganzheitliche Existenz, lass uns zusammen sein.

Bei Awum Yoga werden die Hinde in Namaskar mit den Daumen an die Stirn geftihrt und
bei Citta Vritta Nirodah werden Daumen und Zeigefinger tber dem Stirnchakra
zusammengefiihrt und von dort Giber die Augenbrauen nach links und rechts geschoben.
Dann weiter iber die Schlifen zu den Ohren und von dort bis 20 cm in den Raum.

Citta V'ritta Nirodha - Oh heilige, raumliche Existenz, in der Stille kann ich friedvolle Liebe
sein. Siche Beschreibung bei Aum Yoga. Diese Bewegungen symbolisieren, dass du
zusammen mit Liebe und Klarheit, die entstanden sind, weil du die Weisheit zugelassen
hast, einen den Geist verstillenden Energiestrom ansprichst, der dir die Offenheit gibt, zu
erfahren, wie es ist, wahrhaft Mensch zu sein.

141



Track 2: Aum Adbara Puja

— Dankgebet an den wesentlichen Ursprung von Allem

P &\L Mantra:

Aum Adhara Puja

_j‘ Aum Adbara Premapurna
. A Aum Adhara Shantipurna
: i Aum Sambbavasarva Shanti Aum
= ‘qi-"- A

Prayer to Freie Ubersetzung: ,Frieden sei mit dir, oh wertvoller
the Holy Salizce lESES Ursprung von Allem. Danke fiir die liebevolle und
friedvolle Unterstiitzung, mit welcher du jeden trigst,

der sich dir anvertraut.”

Die Aum Adhara Puja ist eine Puja, die vor allem durchgefiihrt wird, um mehr Vertrauen
in sich selbst und in das Leben zu bekommen. Es ist ein Dankgebet an den Ursprung
von allem, so wie die Erde physisch gesehen der Ursprung des greifbaren Lebens ist, das
wir kennen. Es ist eine Ode an das, was dich in deinem Leben trigt und worauf du dich
wirklich verlassen kannst. Diese Puja hilft dir, fir die Liebe zu danken, die sowohl in
dem, was dich trigt, als auch in dir selbst lebt. Die .Awm Adhara Puja lisst dich spiiren,
dass du Vertrauen entwickelst, auch indem du ganz praktisch vom Boden getragen wirst.
Das, was dich trdgt, bringt dich in Kontakt mit etwas anderem als deinen Fahigkeiten,
deiner Personlichkeit oder etwas, an dem du festhiltst. An dem, was dich trigt, musst du
dich nicht festhalten, sondern du kannst dich ihm anvertrauen. Wenn du dich an etwas
festhiltst, hast du Angst, dass es irgendwann weg ist, aber etwas, das dich immer trigt,
das dir zugrunde liegt, kann nicht wegfallen und gibt dir Vertrauen. Dein Ursprung kann
nicht wegfallen, und das gibt dir ein Wohlftihlen und ein Zuhause, und das Vertrauen,
das du brauchst, um dich fir die Erfahrung deines tieferen, spirituellen Wertes zu 6ffnen.

Ubersicht der Gesten bei der Aum Adhara Puja

Auwum Adhara Premapurna - Oh liebevolle Unterstiitzung,

Bei dem ersten Mantra legst du deine Hinde gekreuzt tiber das Herz-Chakra (in der
Mitte des Brustbeins). So fithlst du den Brunnen der Liebe, die dir in der Form eines
gefiillten Herzens gegeben ist.

Auwum Adhara Shantipurna - Oh friedvolle Unterstiitzung.

Bei dem zweiten Mantra bringst du deine Hinde in Namaskar mit den Daumen auf
das Stirn-Chakra und beugstdeinen Kopf etwas nach vorne. So fiihlst du den Brunnen
des Friedens, der dir in der Form eines leuchtenden Bewusstseins gegeben ist.

Auwum Sambbavasarva Shanti Aum - Friede sei mit dir, Oh wesentlicher Ursprung von
allem. Bring deine Hinde wieder zum Herzchakra in Namaskar und wihrend du deinen
Kopf wieder hebst, 6ffne deine Hinde und lass sie zu den Seiten gehen und sich zur
Erde hin 6ffnen. Aus Liebe und Frieden dankst du mit einer offenen Geste zur Erde
dem essentiellen Ursprung von allem, weil du durch ihn all dies erfahren darfst.

Wihrend des musikalischen Intermezzos legst du die Hinde mit den Handflichen nach oben in den Schof3
oder auf die Oberschenkel.

142



Shiva-Shakti & Jivatman Puja Shiva-Shakti & Jivatman Puja

Pujas for the svadhisthana chakra

— Pujas fur das Svadhisthana-Chakra
(zurtickverbindend)

Dauer Shiva-Shakti Puja: 34.56 Minuten.
Dauer Jivatman Puja: 34.21 Minuten.

www.anandajay.org/de/albums/shiva-shakti-en-
jivatman-puja

Shiva-Shakti Puja

Track 1: Shiva-Shakti Puja

— Gebet zum universellen Vater und zur géttlichen Mutter

Mantra: Shiva Shakti Anandamaya Aum

Freie Ubersetzung: ,,Oh Leben, durch dich darf ich die
Ganzheit der Beziehung zwischen der Tiefe meiner
Seele und der Greifbarkeit des Bestehens erfahren.*

Bei der Shiva-Shakti Puja geht es um den tantrischen

P e Aspekt des Lebens, um Shiva und Shakti, das Minnliche

and Divine Mother

und das Weibliche. Beide Pole haben den Wunsch, sich

zu vereinen, denn wenn es nur das Ménnliche gibe, gibe es nur Potenzial. Und gibe es
nur Lebensenergie, aber kein Bewusstsein, wiirde nichts die Schépfung vorantreiben.
Erst wenn das Ménnliche zum Weiblichen kommen kann, kann Schépfung entstehen.

Ubersicht der Gesten bei der Shiva-Shakti Puja

Shiva - Alle Beseelung, die ich erfahre.

Bring deine Hinde wie einen Kelch zusammen, mit den Handgelenken aneinander
und den Daumen an die Stirn. Diese Haltung steht fir das Empfangen, sowohl
des Einatmens als auch der spirituellen Inspiration.

Shakti - Alle Existenz, die ich erfahre.

Leg deine Hinde in Namaskar zusammen und lass sie nach unten gehen. Von
deinem Bauchnabel aus lass sie nach unten zeigen und auseinandergehen, um eine
Schale vor deinem Becken zu bilden, die Fingerspitzen gegeneinander. Diese
Bewegung steht fiir das Empfangen von Lebenskraft und das Verlangen danach.

Anandamaya Aum - Kommt in mir zusammen und schafft beseeltes neues Leben.
Wihrend Awnandamaya machst du eine kreisférmige Bewegung bis tber deinen
Kopf in Namaskar und in Namaskar nach unten bis vor dein Herzchakra. Du ldsst
die zuvor empfangenen Energien in deinem Herzen zusammenkommen. Bei Aum
neigst du deinen Kopf leicht, bereit und dankbar.

143



Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

144



Track 2: Jivatman Puja

— Gebet zur Ehre deiner Seele

Jivatman Puja

Mantra:
Aum namah ji ji Jivatman Aum namaha (2x)
Auwum Purnsha namah Aum namaba (2x)

Freie Ubersetzung: ,,Du geehrte, liebe Seele, du bist
Prayer to mein reiner Ursprung.

Honour the Soul

Die Jivatman Puja ist ein Dankgebet zu Ehren deiner Seele, in welcher du dich fiir den
beseelten Menschen Offnest, der du bist (Jivatman), und fiir den essentiellen,
unermesslichen, reinen Ursprung, aus dem du und alle Beseelung hervorgeht, die
allumfassende Seele von allem (A#man). Als beseelter Mensch wirst du wihrend deines
Lebens immer nach Ganzheit, nach Befreiung aus dem Getrennt sein, nach
Vollkommenheit und Harmonie streben. Jivatman ist wie ein Lichtstrahl von A#man, der
Mensch ist wie ein Aspekt des Lebens, deine Identitit ist wie ein Aspekt der Schopfung.
Sie ist daraus entstanden und wird ihren Ursprung nie vergessen, sie wird immer nach
dem Zusammensein verlangen. Verlangen (Sehnsucht) ist das, was Jivatman an seinen
Ursprung A#man erinnert und ihn danach suchen lisst. Aber dariiber hinaus ist Jivatman
auch Aman, so wie ein Tropfen auch Wasser ist. Als Mensch, Jivatman, bist du dir deines
groBartigen Ursprungs bewusst und doch bist du voriibergehend ein Tropfen, der sich
nach dem Meer als Ursprung von allem sehnt.

Die Jivatman Puja besteht aus zwei sich erginzenden Mantras, die jeweils zweimal
hintereinander gesungen werden. Im ersten Mantra, Awm namaba ji ji Jivatman Aum
namaha, stellst du kontinuierlich Kontakt zu deiner Seele her, indem du dich immer
wieder zu deiner Seele beugst und immer wieder losldsst. Das bringt dich ganz zu dir
selbst. Das kann konfrontierend sein, denn fiir das Ego gibt es in dieser Puja wenig Platz.
Hier geht es um eine einzige Bewegung und um einen einzigen Kontakt, und darin findet
das Ego nicht viel Ablenkung. Deshalb ist es in dieser Puja wirklich wichtig, dass du dich
deiner Seele hingibst und den Wunsch hast, dass ihr innerer Wert dich immer mehr
bereichert. Diese Puja ist daher ein Balsam fir deine Seele.

Im zweiten Mantra, Aumr Purusha namah Aum namaba, hiltst du inne bei der Tiefe, die
deine Seele, die Seele in dir, reprasentiert. Natiirlich gibt es wieder das 4w und zweimal
das namaba, die, wie wir bereits besprochen haben, die Begrilung deiner Seele aus der
spirituellen Dimension anzeigen, aber es ist vor allem der Begriff Purusha, der den Wert
dieses Satzes bestimmt. Dieser Satz méchte dir, nachdem du dich verbeugt und deine
Seele begriifit hast, mitteilen und spiiren lassen, dass deine Seele die Verbindung zum
Ursprung allen Lebens und Bestehen ist, dass sie der Eingang zur undefinierbaren reinen
Essenz von allem ist.

145



Ubersicht der Gesten bei der Jivatman Puja

Auwum namaha — Sei geehrt.

Bring deine Hinde in Namaskar vor das Herzchakra, die Fingerspitzen bertihren den
Mund. Der Kopf ist dabei leicht gebogen. Diese Haltung symbolisiert deine Intention,
Liebe und Sprechen als Zeichen der Reinheit zusammenkommen zu lassen.

Jiji Jivatman - Meine kostbare Seele.

Bei Ji ji Jivatman bringst du deinen Kopf wieder gerade und du hiltst deine Hinde
aufeinandergelegt mit den Innenseiten nach oben, die Daumen gegeneinander und die
kleinen Finger gegen die Brust, vor dein Herzchakra. Diese Haltung symbolisiert deine
Bereitschaft, deine Seele zu empfangen und zu erfahren.

Auwum namaha - Sei geehrt.

Bei Aum namaha bringst du deine Hinde wieder in Namaskar vor das Herzchakra und
berithren deine Fingerspitzen den Mund. Der Kopf ist dabei wieder leicht gebogen.
Diese Haltung symbolisiert deine Intention, deine Liebe und dein Sprechen als Zeichen
von Reinheit zusammenkommen zu lassen.

Auwum namaha - Sei geehrt.

Bei der zweiten Mantra wird wihrend des .Aum namaba die vorhergehende Bewegung
wiederholt, bleibe also in dieser Position, aber beriihre den Mund nochmal, um damit
wieder das Sprechen aus dem Herzen heraus zu bekriftigen.

Jiji Jivatman - Meine kostbare Seele.

Bring deinen Kopf wieder in eine gerade Position und halte deine Hinde
aufeinandergelegt mit den Innenseiten nach oben, die Daumen gegeneinander und die
kleinen Finger gegen die Brust, vor dein Herzchakra. Diese Haltung symbolisiert deine
Bereitschaft, deine Seele zu empfangen und zu erfahren.

Auwum namaha - Sei geehrt.
Bei Namah Aum namaha bringst du deine Hinde wieder in Namaskar vor das Herzchakra
mit den Fingerspitzen gegen den Mund und den Kopf leicht gebogen.

Auwum Purusha - Du bist der Ursprung, der mich trigt.

Bei dem ersten Aum Purusha bringst du deine offenen Hinde mit den Pulsen gegen die
Unterseite deiner Brust. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, die Reinheit
der Mutterseele zu empfangen.

Namaly Aum namaha - Ich verneige mich vor dir und griile dich von Herzen.
Bei Namalh Aum namaha bringst du deine Hinde wieder in Namaskar vor das Herzchakra
mit den Fingerspitzen gegen den Mund und den Kopf leicht gebogen.

Auwum Purusha - Du bist mein reinster Ursprung,.

Bring beide Hinde in die Yoga-Mudra (Daumen und Zeigefinger aneinander, die
anderen Finger ausgestreckt aufeinander), mit den Daumen und Zeigefingern am
Herzchakra und den drei ausgestreckten Fingern iibereinander. Diese Haltung zeigt,
dass Weisheit und Liebe in der reinsten Erfahrung deiner Seele zusammenkommen.

Namaly Aum namaha - Ich verneige mich vor dir und griile dich von Herzen.
Bei Namah Aum namaha bringst du deine Hinde wieder in Namaskar vor das Herzchakra
mit deinen Fingerspitzen gegen deinen Mund und den Kopf leicht gebogen.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

146



Kosha & Kriya Puja Kosha & Krlya Puja

— Pujas fur das Manipura-Chakra (neuordnend)

Dauer Kosha Puja: 34.20 Minuten
Dauer Kriya Puja: 35.34 Minuten

v

Pujas for the manipura chakra

www.anandajay.org/de/albums/kosha-en-kriya-puja

Anandajay

Track 1: Kosha Puja

Kosha Puja
— Gebet zu den finf Manteln der Seele

Mantra: Aum namah Annamaya
Aum namah Pranamaya

Aum namah Manomaya

Aum namah Vijnanamaya

Awum namab, Anandamaya namaha

Prayer to
the Five Sheaths of the Soul

Freie I“Jbersetzung: ,»,Oh mein geliebter Korper, ich
griiie und respektiere dich als den Tempel, in dem ich wohne. Oh meine flieBende
Lebensenergie, ich griiie und respektiere dich als Licht, das durch mich aufsteigt, mich
umgibt und durchdringt. Oh meine mutige Tatkraft, ich griie und respektiere dich als
die Lebenskraft, die all mein Denken und Fihlen zum Ausdruck bringt. Oh meine
leuchtende Einsicht, ich griiie und respektiere dich als den unbegrenzten Raum meines
wesentlichen Wissens und meiner inhaltlichen Weisheit. Oh, sei gegriilt, mein innerer
Lotus, ich griile und respektiere dich als meine liebevolle und gesegnete Essenz.

Die Kosha Puja gibt dir Raum, deine Dankbarkeit fiir den Wert der funf Hullen, Schichten
oder energetischen Mantel um den wesentlichsten Aspekt deiner Existenz auszudriicken:
deine Seele. Sie bilden deinen Energieraum und dein Bewusstsein und lassen dich
erfahren, wie transparent deine Beziehung zu deiner Seele ist. Die Offenheit, Reinheit
und Durchlissigkeit dieser Energiesphire und damit auch deines Bewusstseins
bestimmen, wie du deine Seele, deine Essenz und dein Menschsein erfihrst.

Der erste Mantel ist der Annamaya Kosha, der greifbare Korper, der Zellkérper, wortlich
bedeutet Anna die Hiille, die durch Nahrung entsteht. Die zweite Hiille, die sich sowohl
durch den Kérper als auch aulerhalb des Korpers erstreckt, ist die Pranamaya Kosha. Das
Sanskrit-Wort Prana bedeutet sowohl Energie als auch Lebenskraft. Die von auflen
spurbare dritte Hille um die Seele, die Manomaya Kosha, hat mit allem zu tun, was deine
mentalen Aktivititen betrifft. Mentale Aktivitit ist eine Kombination aus deinem

147



Denken, Fihlen und dem Zusammenwirken von beidem in deinen Handlungen. Das
Sanskrit-Wort manas, von dem mano abgeleitet ist, bedeutet Geist, Psyche oder Gehirn,
und das ist der Ort, an dem alle Signale, Erinnerungen, Konditionierungen und
Bewusstwerdungen zusammenkommen und zu deiner Art zu interpretieren, zu
betrachten und zu handeln fithren. Die vierte Hiille um die Seele, von aul3en gesehen, ist
die VZjnanamaya Kosha. Sie umfasst alles, was mit Einsicht, inhaltlichem Wissen und
Weisheit zu tun hat. Es ist der Bereich der Gnostiker, der Jnanis und Mystiker. Das
Sanskrit-Prafix #- bedeutet, dass etwas an etwas vorbeigeht, dass das, was danach kommt,
transzendiert. Das Sanskrit-Wort Jrana bedeutet Wissen, und da es hier um Wissen geht,
das tber etwas hinausgeht, ["znana, bedeutet es hier Wissen, das tiber die ichbezogene
Interpretation und Verengung hinausgegangen ist, also Weisheit. Von auflen nach innen
gelangt man dann schlielich zur fiinften Hiille um die Seele, der Anandamaya Kosha. Dies
ist die Schicht, die sich durch ein groBes Gliicksgefiihl auszeichnet. Ananda bedeutet
nimlich Segen oder Glickseligkeit. Es ist der Bereich, in dem man sich als Ganzes
gesegnet, geliebt und geborgen fithlt. Man kann diese Gefiihlswerte auch Beseelung
nennen. Es ist die Schicht, in der man als Mensch seine Seele in ihrer reinsten,
unverhillten Form erfahren kann.

Ubersicht der Gesten bei der Kosha Puja

Auwum namab Annamaya - Oh, mein geliebter

Kérper, ich griiie und respektiere dich als den Tempel worin ich wohne. Hinde
in Namaskar am Herzchakra aus nach oben vor dein Gesicht halten, ca. 10 cm
entfernt, und mache eine Bewegung als ob du dein Gesicht wischt, und dann
lisst du deine Hinde mit diesem Abstand am Kérper entlang gleiten und iiber
die Beine gehen. Dann wieder zuriick in Namaskar.

Auwum namabh Pranamaya - Oh meine strdmende Lebensenergie, ich griiie und
respektiere dich als Licht, das durch mich hindurchscheint, mich umringt und
durchdringt. Hinde in Namaskar nach oben bis die Arme gestreckt sind. Dann
mit den Armen seitlich den Raum rundum beschreiben bis zum Boden, als ob
du deine Aura angibst. Die Hinde dann wieder zurtick zum Herz in Namaskar.

Auwum namalh Manomaya - Oh meine mutige Tatkraft, ich griille und respektiere
dich als die Lebenskraft, die all mein Denken und Fiithlen zum Ausdruck bringt.
Hinde in Namaskar vor den Magen, von da aus eine sich 6ffnende und nach
auflen austeilende Bewegung, bis die Handflichen nach oben zeigen und nach
vorne zeigen. Wieder zurtick zum Herz in Namaskar.

Auwum namab Vijnanamaya - Oh meine leuchtende Einsicht, ich grifie und
respektiere dich als den unbegrenzten Raum meines wesentlichen Wissens und
inhaltlicher Weisheit. Hinde in Namaskar vor das Stirnchakra. Von da aus
Hinde nach vorne bringen und dann seitlich in einem Kreis nach hinten, bis
du die Hande in Namaskar auf dein Kronenchakra stellen kannst. Wieder
zurick zum Herz in Namaskar.

Auwum namah Anandamaya namaha - Oh, sei gegriifit, mein innerer Lotus, ich grifie
und respektiere dich als meine licbevolle und gesegnete Essenz. Hinde in
Namaskar vor dem Herz und dann etwas nach links bringen. Die linke Hand
so stehen lassen und mit der rechten Hand 3 Kreise machen vor dem Gebiet
von Bauch, Magen und Brust. Dann wieder zuriick vor das Herz in Namaskar.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

148



Track 2: Kriya Puja

Kriya Puja o
) — Gebet zu den zehn wertgebenden Lebensqualititen

—
R
’ \ Mantra:
7 ' Abimsa jaya jaya Aum
\ ' k Satya jaya jaya Aum
| e ¢ Asteya jaya jaya Aum
v

Brabmacharya jaya jaya Aum
Liayer o Aum Aparigraba Shanti Aum (3x) Aum Shanti Aum

the Ten Virtues of Living

Shauca jaya jaya Aum

Santosha jaya jaya Aum

Tapas jaya jaya Aum

Svadhyaya jaya jaya Aum

Awum Ishvara Pranidhana Shanti Aum (3x) Aum Shanti Aum

Freie Ubersetzung: Ahimsa, der Wert des Respekts und der Gewaltlosigkeit. Satya, der
Wert der Wahrheit meines Wesens. Asteya, der Wert der beseelten Wirde. Brabmacharya,
der Wert der Beziehung zum Wesentlichen. Aparigraha, Lebenswert der Geduld. Mein
Auge der Weisheit erwacht, weil Geduld es mildert. Ich liebe mich selbst, weil Geduld
meine Urteile mildert. Aum Shanti Aum, moge ich mich wohlfiihlen, sowohl in meinem
Kopf als auch in meinem Bauch.

Shauca, der Wert von Reinheit, die von Essenz erfillt ist. Sanfosha, der Wert von
kampflosem Seins-Raum. Tapas, der Wert von uneingeschrinktem FEinsatz fiir das
Wesentliche. Svadhyaya, der Wert des Heimkommens in Ganzheit. Ishvara Pranidhana, der
Wert der Hingabe. Ich lasse alles los, was ich unnétig festhalte. Ich lasse alles los,
wodurch ich neue Energien empfangen kann. Awum Shanti Aum, moge ich mich
wohlfiihlen, sowohl in meinem Kopf als auch in meinem Bauch.

Die Kriya Puja ist ein Dank- und Besinnungsgebet. Krjya bedeutet tun und stammt ebenso
wie das Sanskrit-Wort Karmma vom Stamm A7 oder 47z, tun oder handeln. In dieser Puja
bedankst du dich einerseits fiir die oben genannten elementaren und zeitlosen Werte, die
uns seit Jahrhunderten durch Yoga vermittelt werden und alle Aspekte des menschlichen
Lebens so tiefgreifend umfassen, und andererseits regen diese allumfassenden Themen
dich zu einer tiefen Reflexion darliber an, wie du und deine Lebensweise dazu stehen.
Die Yamas und Niyamas sind also Besinnungsthemen, die dich daran erinnern, wie du
lebst und handelst. Sie geben dir Einblick in das, was die Beziehung zu dir selbst und
zum Leben behindert oder vertieft.

Ubersicht der Gesten bei der Kriya Puja

Anahata-Chakra als eine Gebirde von Respekt.

149

Abimsa _jaya_jaya Aum - Oh Essenz, darf Respekt voll in mir zum Blihen kommen.
Mache die Gebirden aus einer stehenden oder geraden sitzenden Haltung heraus. Fir
diese erste Mantra halte die Hinde in Namaskar vor der Mitte des Brustbeins und



Satya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Ehrlichkeit voll in mir zum Blihen kommen.
Bring deine Brust etwas nach vorne und streck deine Arme nach unten und hinten, mit
den Handflichen nach vorne. Mit dieser Geste 6ffnest du dein Herz als Zeichen der
Ehtlichkeit.

Asteya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Wiirde voll in mir zum Blithen kommen. Bring
deine Hinde in Namaskar vor deiner Stirn und dem Ajna-Chakra. Mit dieser Geste
fragst du, ob deine Sichtweise und Einsichten von Weisheit beeinflusst werden dirfen.

Brabhmacharya jaya jaya Aunz - Oh Essenz, darf Offenheit fiir dich voll in mir zum Blihen
kommen. Halte die Hinde wie eine Schale vor die Mitte deines Brustbeins und
Anahata-Chakra. Mit dieser Gebirde fragst du, ob das Essenzielle via der Schale nach
innen bis in das Herz der Essenz in dir strtomen datf, um damit zusammen zu sein.

Auwum Aparigraba Shanti Aum (3x), Aum Shanti Aum - Oh Essenz, dirfen mich alle diese
Qualititen bis in die Geduld deines friedvollen Seins bringen. Frieden sei, mit dem wie
es ist. Streich mit deinen Mittel- und Ringfingern von der Mitte deiner Stirn zum
Anfang deiner Augenbrauen an der Nasenwurzel und weiter tiber deine Augenbrauen
zu deinen Schlifen bis zu deinen Ohren (3x wiederholen) und leg dann deine Hénde
auf deinen Bauch. Entspannt das Ajna-Chakra und deine Neigung zu Urteilen und fiillt
dein Bewusstsein mit innerem Reichtum und der sanften Freiheit der Geduld.

Shauca jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Reinheit voll in mir zum Blihen kommen.
Bring deine Hinde in Namaskar nach oben und mach dann mit deinen Hinden einen
Kreis um dich herum, tber die Seiten nach unten. Leg dann deine Hinde mit den
Handflichen nach oben in deinen Schof3. Du gibst die Konturen der Aura an und liadst
die Liebesenergie deines Herzens ein, in diesen beschriebenen Kreis zu flieen.

Santosha jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Friedlichkeit voll in mir zum Blithen kommen.
Lass beide Hinde mit den Fingern auf dem Gebiet des Magens unter dem Brustkasten
ruhen. Mit dieser Gebirde fragst du, ob die Liebesenergie aus dem hiervor
beschriebenen Kreis um dich herum, deinen Magen besinftigen darf, um so die Macht-
und Streitneigung des Manipura-Chakras zu aufrichtigem Frieden zu bringen.

Tapas jaya_jaya Aum - Oh Essenz, darf das Verlangen nach Wesentlichkeit voll in mir
zum Blithen kommen. Leg deine Hinde auf deinen Unterbauch mit den Fingerspitzen
auf dem Schambein. Mit dieser Gebirde fragst du das Wesentliche in deinem Verlangen
aufzustehen und dich zu begleiten bis in das Wesen von dir selbst.

Svadhyaya jaya jaya Aum - Oh Essenz, darf Selbstbewusstwerdung voll in mir zum
Blithen kommen. Leg deine linke Hand auf deine linke Leiste, Handfliche nach oben,
und zieh mit deiner rechten Hand im Jnana Mudra eine Linie, ca. 15-20 cm vor deinem
Kérper, von der Stirn bis zu deinen Genitalien. Offne dich fiir das Ganze, das du bist.

Auwum Ishvara Pranidhana Shanti Aum (3x), Aum Shanti Aum - Oh Essenz, dirfen alle diese
Qualititen mich bis in die Hingabe an deinen inneren Frieden bringen. Offne deine
Arme. Halte deine Ellbogen am Kérper und lass deine Unterarme horizontal und leicht
nach auflen zeigen, Handflichen nach oben und Hinde in Jnana Mudra. Du zeigst
deine véllige Hingabe, dass du alles aus deinen Hinden gibst, bereit bist zu empfangen
und das Allumfassende bittest, mit der Reinheit seines Seins erftllt zu werden.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

150



Surya & Cittayam Puja

Pujas for the anahara chakra

Anandajay

(inspirierend)

Surya Puja

Prayer to
the Reflections of the Inner Sun

Track 1: Surya Puja

— Dankgebet an die zwolf Qualititen deiner Seele

Er6ffnungsgebet:

Aum Shanti Shanti Shanti Aum
Aum Atma Amrithathvam
Aum purna Absritha

Aum purusha Tattvamasi

Mantra:

Aum Atma Mitraya namaha
Aum Atma Ravaye namaha
Aum Atma Suryaya namaha
Vahe Atma Shanti Saranagati

Aum Atma Bhanave namaha
Aum Atma Khagaya namaha
Aum Atma Pushne namaha
Vahe Atma Shanti Saranagati

Aum Atma Hiranyagarbbaya namaha
Aum Atma Maricaye namaha

Aum Atma Adityaya namaha

Vahe Atma Shanti Saranagati

Aum Atma Savitre namaha
Aum Atma Arkaya namaha
Aum Atma Bhaskaraya namaba
Vahe Atma Shanti Saranagati

Aum Shanti Shanti Shanti Aum

Surya & Cittayam Puja
— Pujas fiir das Anahata-Chakra

Dauer Surya Puja: 32.54 Minuten
Dauer Cittayam Puja: 33.04 Minuten

www.anandajay.org/de/albums/surya-en-cittayam-puja

151



Freie Ubersetzung des Eréffnungsgebets: ,,Frieden ist die wahre Natur von allem. Oh
unsterbliche Mutter-Seele. Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trigt. Oh meine
ehrwiirdige Seele, du bist das ewige Prinzip des Friedens und so bist du auch in mir.*

Freie Ubersetzung Surya Puja: ,,Oh meine strahlende Seele, du bist mein Freund, mein
Mittelpunkt und meine Kraft (zentrierende Werte). Du gibst mir Sicht, Raum und
Energie (6ffnende Werte). Du bist mein Ursprung, meine Heilung und meine schiitzende
Aura (energetische Werte). Du gibst mir Einsicht, Ausstrahlung und die Verbindung zum
wesentlichen Licht (wesentliche Werte). Oh glorreiche Seele, immer, wenn ich dich
erfahre und mich vor dir verneige, komme ich in eine friedvolle, bereichernde und
glickbringende Offenheit. Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir.*

Die Surya Puja handelt von deiner Dankbarkeit fiir das Licht, sowohl von der dulleren
Sonne als auch von deiner inneren Sonne, deiner Seele. Die Puja erinnert dich an die
verschiedenen Formen des Lichts, die dir dienen und dich 6ffnen, die dich klarer und
freier werden lassen und dich entwickeln.

Die Surya Puja geht speziell um die Werte des Lichts, die du durch die Verbindung mit
deiner Seele bekommst. Durch die Puja zeigst du deine Dankbarkeit fiir Azman, die
Mutter-Seele, von der jedes Lebewesen durch individuelle Beseelung sozusagen ein Kind
ist. Mit dieser Puja bedankst du dich bei der Mutter-Seele fiir alles Licht, das du von ihr
empfangen durftest und darfst, und fir alles, was das fiir dich als immer tiefer
bewusstwerdender Mensch bedeutet. Es ist, als wiirdest du deiner Mutter fir alles
danken, was sie fur dich bedeutet, oder als wirdest du der Natur fur alles danken, was
sie dir gibt, oder als wiirdest du deiner personlichen Innerlichkeit fiir alles danken, was
du ihr zu verdanken hast. Du als Mensch mit deiner persénlichen Seele, Jzvatman, driickst
deine Dankbarkeit gegentiber A#man aus, der groflen, alle Seelen umfassenden Mutter-
Seele. Es ist wie wenn ein Stern der Sonne fir das Licht und alles, was er dadurch erhilt,
dankt. Jeder fihlt sich in gewisser Weise mit etwas Grélerem verbunden, und diesem
GroBeren wird hier auf hingebungsvolle Weise aus dem Herzen heraus, gedankt.

Die Surya Puja beginnt mit einem kurzen einleitenden Gebet, das die Stimmung und den
Wert angibt, in dem die restlichen Mantras zum Ausdruck kommen. Dabei geht es vor
allem um den tiefen, ehrwiirdigen Wert des Begriffs Seele, .A#wa, der auch im weiteren
Verlauf dieser Puja noch oft vorkommt.

Die zwolf Aspekte des Surya Mantras, die dann in dieser Puja behandelt werden, kénnen
in vier Teile unterteilt werden, die die vier Phasen der Beziehung zwischen dir und deiner
Seele vertiefen. Die ersten drei Aspekte des Lichts, von Surya, befassen sich mit deinem
Wunsch, mit deiner Seele in Kontakt zu kommem und dich dabei von deinem tiefsten
Verlangen leiten zu lassen. Die nidchsten drei Aspekte des Lichts, von S#rya, handeln von
der ,,Antwort der Seele auf die Beziehung, die du eingegangen bist. Die nichsten drei
Aspekte des Lichts, von Surya, handeln von der Tiefe dieses vollkommen gegenseitig
zugelassenen ,,intimen Zusammenseins“ zwischen dir und deiner Seele. Die letzten drei
Aspekte des Lichtes, von Surya, handeln von der ,,spirituellen Erfillung®, die dieses
innige Zusammensein von dir und deiner Seele mit sich bringt.

152



Ubersicht der Gesten bei der Surya Puja

Aum Shanti Shanti Aum - Frieden ist die wahre Art von allem.
Mit _Aum Shanti Shanti Shanti Aum legst du deine Hinde tGbereinander (gekreuzt) in der
Mitte deines Brustbeins und du beugst leicht deinen Kopf.

Das cinleitende Gebet (dieses wird dreimal wiederholt)

Aum Atma Amrithathvam - Oh unsterbliche Mutter Seele. Mit Aum Atma Amrithathvam
platzierst du deine Hinde in Namaskar gegen dein Herzchakra.

Auwum Purna Asritha - Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trigt. Mit Aum Purna Asritha
platzierst du deine Ellenbogen an die Seite deines Korpers mit den Armen nach vorne
gestreckt und mit den Handflichen nach oben gedreht um zu empfangen.

Auwum Purusha Tattvamasi - Oh meine ehrwiirdige Seele, du bist das ewige friedliche
Prinzip und als solches bist du auch in mir als Seele. Mit Awm Purusha Tattvamasi
platzierst du dein Hinde in Namaskar gegen dein Stirnchakra und hiltst diese dort, auch
noch wihrend der Glocke (wiederhole diese Bewegungen dreimal).

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahtre Art von allem, auch von mir. Danke
fur all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Mit Awm Shanti Shanti
Shanti Aum legst du deine Hinde tibereinander (gekreuzt) in der Mitte deines Brustbeins
und beugst deinen Kopf leicht.

Awum Atma Mitraya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Freundschaft und Zuneigung mein Leben bereichert. Mit
jedem Aum Atma (Oh meine Seele, meine innere Sonne) platzierst du deine Hinde in
Namaskar gegen dein Stirnchakra. Anschlielend machst du die Gesten die jeden Aspekt
begleiten. Wihrend Mitraya bringst du die Hinde in Namaskar gegen das Brustbein.
Aum Atma Ravaye namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von dir als mein spirituelles Zentrum mein Leben bereichert.
Wihrend Aum Atma bringst du die Hinde in Namaskar gegen dein Stirnchakra und
wihrend Ravaye legst du deine Fingerspitzen iiber deinem Magen, direkt unter das
Brustbein.

Aum Atma Suryaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert meines tiefsten Verlangens mein Leben bereichert. Nach Aum
Atmabringst du wihrend Suryaya die Hinde mit deinen Fingerspitzen auf die Mitte des
Magens.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde
in Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von
Mittel- und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.

Aum Atma Bhanave namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Licht und Sicht mein Leben bereichert. Nach Awm Atma
bringst du wihrend Bhanave die Handgelenke auf die Wangenknochen, die Handflichen
offen und vor die Augen.

Aum Atma Khagaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Ungebundenheit und Freiheit mein Leben erhellt. Nach
Auwum Atma bringst du wihrend Khagaya die Arme seitlich ausgestreckt, horizontal, wie
Fliagel, und mit den Handflichen nach oben.

153



Aum Atma Pushne namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert des Wachsens und Erblithens mein Leben bereichert. Nach Aww Atma bringst
du wihrend Pushne die Arme seitlich ausgestreckt und in einem 45 Grad Winkel, mit den
Hinden horizontal und die Handflichen nach oben um zu empfangen.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.

Awum Atma Hiranyagarbhaya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Reinheit und Urspriinglichkeit mein Leben bereichert. Nach
Auwum Atma bringst du wihrend Hiranyagarbbaya die Hinde in eine Schalenform mit allen
Fingerspitzen genau tber dem Gebiet des Schambeins und den Handflichen zu dir
gedreht, etwas nach oben zugewandt.

Aum Atma Maricaye namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert der Heilung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma platzierst du
withrend Maricaye die Hinde in eine Schalenform mit allen Fingerspitzen auf dem Bauch
(5 cm unter dem Bauchnabel) und den Handflichen zu dir gedreht, etwas nach oben
zugewandt.

Aum Atma Adityaya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Umbhiillung und Verbundenheit mein Leben bereichert. Nach
Awum Atma Sffnest du wihrend Adityaya die Hinde tibereinander liegend (linke Hand
unten) vor dem Herzchakra.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.

Aum Atma Savitre namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert von Inspiration und innerer Fiihrung mein Leben bereichert. Nach Aww Atma
machst du wihrend Savitre mit deinen Hinden eine Schalenform und halte sie auf der
Hohe deines Herzens (rechte Hand) und des Bauchs (linke Hand).

Aum Atma Arkaya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert von Strahlung und Ausstrahlung mein Leben bereichert. Nach Awm Atma legst
du wihrend Arkaya die Innenseite deiner Handgelenke gegen deine unteren Rippen. Vor
deinem Brustkorb streckst du deine Hinde nach vorne mit den Innenseiten einander
zugewandt.

Auwum Atma Bhaskaraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir dafiir, dass durch deine
Anwesenheit der Wert, bewusst Teil dieser Schopfung sein zu diirfen, mein Leben
bereichert. Nach Awm Atma platzierst du wihrend Bhaskaraya Hinde in Namaskar vor
(aber nicht auf) dein Stirn-Chakra.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf die Stirnchakra und beuge deutlich deinen Kopf.

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahte Art von allem, auch von mir. Und dir
danke ich fir all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Dieses Mantra
wird dreimal wiederholt. Leg deine Hinde tiber dein Herz und beug deinen Kopf leicht
nach unten. Am Ende bringst du deinen Kopf in eine aufrechte Position und legst deine
Hinde in deinen Schof3.

154



Track 2: Cittayam Puja
— Dankgebet fiir deine Geburt und das dadurch
bewusst erfahren durfen von deiner Seele

Cittayam Puja

Mantra: Atman Cittayam, Cittayam Anandam

Freie Ubersetzung: Beseelung fithrt, indem du Mensch
geworden bist, zu Bewusstsein (Cittayam) und durch
e Exiopable Rrnr st dieses Bewusstsein bist du fihig, die Gluckseligkeit
deiner Seele zu erfahren.

Die Cittayam Puja ist ein Dankgebet fiir deine Geburt, denn sie ist der wichtigste Teil des
Menschseins. Denn als Mensch hast du die Chance, das Besondere am Leben bewusst
zu erfahren, namlich das Beseelte. Du bist nicht nur Teil des Lebens, sondern du kannst
es von der Oberfliche bis in die Tiefe bewusst wahrnehmen. Du warst schon immer ein
Teil davon, aber du hast dich auf einer tiefen Ebene entschieden, ein bewusster Teil
davon zu sein.

Das darf man nicht unterschitzen. Denn wenn du nur ein Teil eines grofleren Ganzen
bist, in das du integriert bist, kannst du dir dessen noch nicht bewusst sein. Gerade dieser
zusitzliche Bewusstseinsraum, der Dualitit und Unterscheidungsfihigkeit schafft, gibt
dir die Méglichkeit, dir bewusst zu werden, ob du Teil von etwas Grélerem bist oder
davon getrennt. In einer Welt der Einheit, in der alles eins ist, kannst du dir nichts
bewusst sein, weil es dann keine Unterschiede gibt, die auffallen und dir etwas
bewusstmachen. Durch deine Geburt und die innere Prisenz, die mit dem Menschsein
einhergeht, entsteht die Moglichkeit, das Wunder des Lebens bewusst zu erfahren und
bewusst daran teilzuhaben. Diese ganze Welt, dieser ganze Kosmos wurde geschaffen,
um Menschen wie dir die Moglichkeit zu geben, bewusst zu spiiren, dass du beseelt bist
und dass dieses Bewusstsein der Ursprung von allem ist.

In der Cittayam Puja bittest du deine Seele (Atman), dein Bewusstsein (Cittayam) mit ihrer
Sphire zu beeinflussen und dir dadurch mehr Raum fiir Einsicht zu geben. Wenn die
Seele das Bewusstsein beeinflusst, entsteht ein Frieden, durch den alle kampforientierten
Gedanken verschwinden und die Pole der Dualitit sich wieder liebevoll erginzen. Die
Polarititen in dir kommen dann zusammen, wie deine Hinde in der Freundschaftsgeste
des Namaskar oder wie du aus Liebe friedvoll in ein Zusammensein mit anderen
Menschen kommst. Wenn du dies zuldsst, spiirst du, wie das Leben mit dir selbst und
mit anderen zuginglicher wird fir die Gliickseligkeit der Beseelung, Ananda, den Nektar
deiner Seele. Diese Puja ldsst dich erkennen, dass du geboren wurdest, um dir des
gottlichen Hintergrunds von allem bewusst zu sein. Wenn du dir dessen in dir selbst, in
anderen, in allem, was existiert, bewusst bist, 6ffnet sich der Weg zu einer friedvollen
und fruchtbaren Gemeinsamkeit.

Das Mantra _Atman Cittayam, Cittayam Anandam besteht aus vier Teilen und Gesten. Der
erste Teil dieses Mantras ist der Sanskrit-Begriff Atman, was ,,allumfassende Seele oder
Beseelung von allem* bedeutet. Oft wird der Begriff Azman als Mutterseele verwendet,

155



um den Unterschied zu Jivatman, der individuellen Seele in jedem Menschen, zu
verdeutlichen (siehe auch Jivatman Puja). Der erste Teil des Mantras bedeutet also: Ich
fihle meine Beseelung,

Der zweite Teil des Mantras ist das Sanskrit-Wort Cittayam. Cit ist ein Schlisselbegriff
aus der hinduistischen Literatur und bedeutet ,,Bewusstsein®, und das Wort Ci#fa ldsst
sich am besten mit dem deutschen Wort , Geist” oder der Kombination ,,Herz und
Geist™ iibersetzen. Ayam bedeutet dann ,,dies”. Beides zusammen bedeutet, dass es um
das begrenzte menschliche Bewusstsein geht. In diesem Mantra 6ffnest du dein
Bewusstsein, das normalerweise durch Zielstrebigkeit verengt und damit begrenzt ist, um
es fiir den Finfluss der Seele empfinglich zu machen. Der zweite Teil des Mantras
bedeutet also: Ich lasse mein Bewusstsein daftir empfinglich sein.

Der dritte Teil dieses Mantras ist wieder der Sanskrit-Begrift Cittayam. Bei diesem Mantra
ldsst du das nun vollstindig empfingliche Bewusstsein mit dem Einfluss der Seele fiillen.
Wihrend du mit den Armen durch deine Aura gehst, lisst du diesen Einfluss auf alle
Chakren von deiner Mitte bis tiber deinen Scheitel wirken und vereinigst alles durch die
harmonisierende Geste der Namaskar-Position tiber deinem Kopf. Der dritte Teil des
Mantras bedeutet also: Hierdurch entsteht Frieden in meinem Bewusstsein.

Der vierte Teil des Mantras ist das Sanskrit-Wort Awnandam, was ,,mit Glickseligkeit
verbunden sein“ bedeutet. Gliickseligkeit ist, wenn man ganz vom Gefiihl des Gliicks
durchdrungen ist, sodass das Ego sanft wird und der wahre Wert des Gliicks alles
durchdringt. Der vierte Teil des Mantras bedeutet also: Frieden, der es mir ermdglicht,
den liebevollen Wert der Gliickseligkeit zu erfahren.

Ubersicht der Gesten bei der Cittayam Puja

Altman - Ich fithle meine Beseelung,

Bei Atman bringst du die Fingerspitzen auf den Punkt unter deinem Brustbein. Diese
Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, um dich, da wo Kraft und Liebe zusammen
kommen, zu 6ffnen fiir die Beseelung, die in dir wohnt.

Cittayam - Ich lasse mein Bewusstsein dafir empfinglich sein.

Bei Cittayam Sffnest du von da aus die Arme, bringst die Ellenbogen gegen die
Kérperseiten und ldsst die Innenseiten deiner Hinde auf Brusthéhe offen nach vorne
weisen. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, zu 6ffnen und die Seele nicht
mehr verdeckt zu halten und Einsicht deine Unwissenheit erhellen zu lassen.

Cittayam - Das schafft Frieden in meinem Bewusstsein.

Bei der zweiten Cittayam bringst du die Hinde von der Seite aus tiber dem Kopf in
Namaskar. Diese Haltung symbolisiert deine Bereitschaft, um das Bewusstsein eine
friedvolle Offenheit, statt eine suchende Dualitit sein zu lassen.

Anandam - Frieden, der mich den liebevollen Wert der Gliuckseligkeit erfahren ldsst.
Bei Anandan bringst du deine Hinde in Namaskar vor dein Herzchakra. Diese Haltung
symbolisiert deine Bereitschaft, um deiner inneren Stimme der Gliickseligkeit zu folgen.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

156



Sravana & Pranidhana Puja

Pujas for the vishuddhi chakra

Anandajay

Sravana & Pranidhana Puja

— Puyjas fur das Vishuddhi-Chakra
(reinigend)

Dauer Sravana Puja: 31.12 Minuten.
Dauer Pranidhana Puja: 27.03 Minuten.

www.anandajay.org/de/albums/sravana-en-
pranidhana-puja

Sravana Puja

Prayer of

f\}\il']lll.il Listening

Track 1: Sravana Puja

— Dankgebet fiir spirituelles Erwachen
Mantra: Sravanam Akasha, Sravanam Anandaveda

Freie Ubersetzung: ,Hore auf das Licht, hore auf die
Weisheit deines Herzens.*

In der Sravana Puja zeigst du, dass du offen bist fiir das
kosmische Licht und dein inneres Licht, die beide

dasselbe sind. Du bist bereit, dich davon nihren zu lassen, in eine andere Schwingung zu
kommen und dadurch mit deinem wahren Wesen verbunden zu sein. Indem du sowohl
auf dich selbst als auch auf andere und auf das groBe Unbekannte (Akasha) — das
Unsichtbare, Unhorbare und Undefinierbare — hérst (Sravanam), es zulsst, autnimmst
und empfinglich bist, 16st du dich von deiner Ich-Bezogenheit und erweckst die
Glickseligkeit deines Herzens (Anandaveda). Wenn du dich fiir das unsichtbare Licht
Offnest, fiir den unhérbaren Klang hinter allen Klingen, fiir das Undefinierbare, das dein
Ursprung und deine tiefste Natur ist, gibst du dir den Raum, dich von diesem
Unbekannten bereichern zu lassen und in eine neue Entwicklung zu kommen.

Ubersicht der Gesten bei der Sravana Puja

Sravanam Akasha - 1ch hore auf das kosmische Licht.
Wihrend Sravana Arkasha: Hore auf das Licht, bringst du deine Hinde in Namaskar auf
das Stirnchakra und 6ffnest dich fiir das sichtbare und das spirituelle Licht von aufen.

Sravanam Anandaveda - 1ch hore auf das Licht meiner Seele.

Wihrend Sravanam Anandaveda: Hore auf die Weisheit deines Herzens, legst du die Hinde
gekreuzt iibereinander auf die Mitte des Brustbeins und 6ffnestdich fiir das erfahrbare
und spirituelle Licht von innen. Dein Kopf beugt wihrend dem Fiihlen etwas nach unten
und wenn die nichste Mantra beginnt, dann hebst du den Kopf wieder hoch und machst

die Bewegung die die Hinde in Namaskar auf die Stirn bringt fiir die erste Mantra.

157



Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

Pranidhana Puja
Track 2: Pranidhana Puja
— Dankgebet fiir andichtige Hingabe

Mantta: Brabman Shaucam Pranidhanam

Freie Ubersetzung: ,,Die schépfende Kraft inspiriert
mich, ihre Reinheit sdubert mich und die vollige

Prayer of

Devorioatal Sttt Hingabe daran entlastet mich und macht mich frei.

In der Pranidbhana Puja Stfnest du dich fir die kosmische, inspirierende Energie (Brahman),
du ldsst dich von ihrer Reinheit sdubern (Shancam) und du erfihrst die Schonheit der
Hingabe (Pranidhanam). Die Puja 6ffnet dich fiir dein Verlangen, zu erfahren, was du
wirklich bist und worum es im Leben wirklich geht. Du lernst, dass du nicht so sehr
lernen musst, mit dem Leben umzugehen, sondern dass du lernen darfst, das Leben
durch dich hindurchflieBen zu lassen und etwas mit dir machen zu lassen, um so zu
spiiren, was immer wieder in dir als liebevolle Essenz iibrigbleibt. Das Erfahren der
Hingabe ldsst dich spiiren, dass du geliebt wirst, und das sorgt dafiir, dass sich deine
Zuneigung zu allem was lebt, weiterentwickeln kann.

Der erste Teil dieses Mantras ist das Sanskrit-Wort Brabman, was wortlich ,,stindige
Ausdehnung oder Heilung™ bedeutet. Brabman steht fur alles Erfahrbare und nicht
Erfahrbare, fir das Absolute, fiir das lebendige Ganze. Der zweite Teil dieses Mantras
ist das Sanskrit-Wort Shaucam, was Reinheit bedeutet, was darauf hinweist, dass die
Brabman-Energie alles in dir, vom Korper bis zur Seele, reinigt und sdubert. Der dritte
Teil dieses Mantras besteht aus dem Sanskrit-Begriff Pranidhanam, was Hingabe bedeutet.
Hingabe bedeutet, das zu geben, was iibrigbleibt, wenn du deine Essenz fiihlst. Reinigung
kann nur in Offenheit stattfinden, und alles loszulassen, was du nicht wirklich brauchst,
kann nur in einer solchen Hingabe geschehen.

Ubersicht der Gesten bei der Pranidhana Puja

Brahman - 1ch 6ffne mich fiir die kosmische, inspirierende Energie.

Wihrend dem ersten Wort Brabman hiltst du die Hiande wie einen Kelch uber das
Stirnchakra auf der Stirn. Mit dieser Gebirde ldsst du kosmische Energie tber den Kelch

von deinen Hinden in deinen Kopf und deine Stirn strémen.

Shaucam - Ich lasse mich von ihrer Reinheit saubern.

durch deinen ganzen Kérper und das Herz nach unten strémen.

158

Wihrend dem zweiten Wort Shaucam bringst du die Hinde in Namaskar (Gebetshaltung)
vor das Herzchakra. Mit dieser Gebirde bestitigst du ein harmonisches Zusammensein mit
deinem Herzen und ldsstdie Reinheit der Energie, die du tiber den Kopf empfangen hast,



Pranidbanam - Frei erlebe ich die Schonheit der Hingabe.

Wihrend dem dritten Wort Pranidanam lisst du die Hinde nach unten gehen und drehst die
Handflichen nach oben. Du lisst die Arme weiter nach unten hin sich 6ffnen und bringst
sie in eine Gebirde, als ob du Wasser aus deinen Armen und Hinden zur Etrde strémen
lisst. Diese Gebirde, wobei du die Energie auch aus deinem Unterkérper stromen ldsst, ist
cine Fortsetzung der vorigen Gebirde.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

Mahadevata & Chakra Puja Mahadevata & Chakra Pu}a
. W — Pujas fir das Ajna-Chakra (ausweitend)
\,;——_J i A
S " . :
/-"’ Dauer Mahadevata Puja: 28.48 Minuten.
- > Dauer Chakra Puja: 34.39 Minuten.
I >
| = .,g_;
!_—-/\,__\/*Ju
| o www.anandajay.org/de/albums/mahadevata-en-
Pujas for the ajna chakra .
Anandajay chakra-puja
: Track 1: Mahadevata Puja
Mahadevata Puja

— Dankgebet fiir die vier Lichter der Schépfung

Mantra:
Aum Shanti Aum Brahma
Aum Shanti Aum Shiva
o Aum Shanti Aum 1V ishnu
Aum jaya Krishna namaha namaha

Prayer to

the Four Lights of Creation

Freie Ubersetzung: ,,Oh Leben, indem ich dich in mir
aufnehme, dich deine Arbeit tun lasse und dabei deine Unterstiitzung zulasse, flieB3t die
Liebe, die ich dann als mein Wesen erkenne, ganz von selbst in all mein Handeln ein.*

Diese Puja 6ffnet dich fir die vier Basiskrifte deiner Existenz: Inspiration, Entspannung,
Unterstiitzung und Ausdruck. Das Sanskrit-Wort Mabadevata bedeutet wortlich ,,die
wichtigsten oder grofiten Gotter™, aber Mabadevata ist auch eine Bezeichnung fir
Krishna, um anzudeuten, dass Krishna als der wichtigste Aspekt dieser vier angesehen
werden kann. Der Gedanke dahinter ist, dass die hinduistischen Gottheiten Brabma, Shiva
und zshnu (der Schépfer, Vernichter und Erhalter) zusammen das Leben bilden, aber
auch, dass Krishna das Leben im Sinne der Vereinigung von Lebensweise und Seele in der
Praxis symbolisiert.

Die Mabadevata Pujalisst dich diese vier kosmischen Windrichtungen, wie Anandajay sie
gerne nennt, erfahren. Brabma, Shiva, 1ishnu und Krishna sind als spirituelle Energien vier

159



Orientierungspunkte, die wie eine Art Thermometer genutzt werden koénnen, um
abzulesen, wo du dich gerade zwischen Himmel und Erde, zwischen Unterstiitzung
(Shiva und Vishnu: Loslassen und Empfangen) und Gemeinschaft (Brabma und Krishna:
Inspiration und Liebe) befindest. Diese Energien beeinflussen, wie du lebst, handelst,
meditierst und Beziehungen eingehst. Anhand dieses Mantra-Gebets und der
dazugehorigen Bewegungen kannst du fithlen, ob diese Energien den Raum bekommen,
durch dich hindurchzuflieBen und deine Lebensweise zu beeinflussen.

Ein besonderer Platz in dieser Puja ist dem Moment der Krishna-Energie vorbehalten. In
dieser Puja lasst du zuerst die Energie von Brahma von oben durch dich hindurchflieBen,
wodurch du mehr Freiheit bekommst, um Hier zu sein. Dann lisst du die Energie von
Shiva aus deinen Leisten zur Erde flieBen, was dir mehr Freiheit gibt, unbelastet im Jetzt
zu sein. Danach lisst du die Energie von 1Vishnu aus dem Raum hinter dir durch dich
hindurchflielen, sodass diese Unterstiitzung dir mehr Freiheit gibt, das zu sein, was du
hier auf der Erde bist. Wenn du diese Energien durch dich hindurchflieBen lisst und all
diese Freiheiten erfahren hast, 6ffnest du dich fiir die Krishna-Energie. Wenn du die
Krishna-Energie frei flieen ldsst, macht dich das immer gliicklich. Du 6ffnest dich dann
tir die liebevolle Lebensenergie deines Herzens. Du spiirst den Wunsch, diese freudige
Energie an die Welt weiterzugeben, weil du spiirst, dass du das Leben und deine
Mitmenschen liebst und ihnen alles Gute und aufrichtigen Frieden wiinschst.

Die Brabma- und Shiva-Energie in dieser Puja sind gar nicht so unterschiedlich. Es sind
zwei Aspekte ein und derselben Bewegung. Du kannst nicht den nichsten Moment
annehmen, ohne zuerst den vorherigen hinter dir zu lassen. Du kannst nichts erschaffen,
bevor du die bestehende Form verldsst. Neben diesem Fluss von oben nach unten, vom
Empfangen und Loslassen, gibt es auch den Fluss von hinten nach vorne, vom
unterstitzt werden und Geben. Das Schone daran ist, dass diese beiden Bewegungen die
Form eines Kreuzes bilden, eines Kreuzes mit deinem spirituellen Herzen als
Mittelpunkt, das auch ein christliches Symbol ist. Die Brabma- und Shiva-Energie machen
das Ego sanft und halten es sanft, sodass Offenheit entsteht, um die Unterstiitzung
(Viishnn) zuzulassen und Werte an die Welt weiterzugeben (Krishna), und so ist die
Mabadevata Puja vollstindig.

Ubersicht der Gesten bei der Mahadevata Puja

Auwum Shanti Aum Brahma - Oh heiliges Leben, komm zu mir. Das erste Mantra ist das
Empfangende, Brahman. Die Haltung ist mit den Handflichen nach oben gerichtet und die
Oberarme sind bei den Flanken. Es entsteht eine Art Tempel von Hinden, Schultern, Ohren
und Kopfwirbel (Kronenchakra). Diese sind zusammen die siecben Empfangspunkte. Brahman
ist der Schépfer. Er gibt schopfende Energie, die dich ansteuert und inspiriert.

Auwum Shanti Aum Shiva - Oh heiliges Leben, flieBe durch mich hindurch zur Erde hin. Bringe die
Hinde nach unten auf die Beine, die Daumen bei den Leisten. Shiva ist der Vernichter, womit
du abfiihrst, wegstromen ldsst. Die sieben Punkte sind hier: die Beine, die Sitzbeinhdcker, das
Geschlecht, das Perineum und das Steillbein. Darin ist das Geschlecht die treibende Kraft.

160



Auwum Shanti Aum Vishnu - Oh heiliges Leben, flieBe unterstitzend in mich hinein. Der Vishnu-
Aspekt ist das Nihrende, Bedeckende, Umhiillende, das, was dich in Stand halt und unterstiitzt.
Lege die Handflichen etwas oberhalb der Brust auf den K6rper und fithle den Raum der hinter
dir ist. Die sieben Empfangspunkte an der Riickseite sind hier: das Steif3bein, das Kreuzbein,
unten am Anfang des Hohlkreuzes, oben am Hohlkreuz, mitten auf der Rundung des
Oberriickens, dem Nacken und dem Hinterkopf.

Auwum jaya Krishna namaha namaba - Oh heiliges Leben, mit Freude gebe ich das Wertvolle, das ich
dutch dich etfahre, an die Welt weiter. Das Krishna/Christus-Aspekt ist das Durchgeben an
den andern, den Liebesaspekt, den sozialen Aspekt, das Gebende. Bringe die Hinde mit den
Handflichen nach oben etwas nach vorne und lasse sie nach unten weisen, mit Ellenbogen an
der Seite. Die sieben Punkte sind hier: Nabel, Magen, Brustwarzen, Herz, Kehle und Zunge.

Lege zum Schluss die Hinde in Namaskar-Position oder mit den Handflichen nach oben in deinen Schof3.

161



Track 2: Chakra puja

Chakra Puja .. . .
_ — Dankgebet an die sieben Ebenen deines Daseins
Mantra:
Aum namabh Muladbhara, Aum namaha
Aum namah Svadpisthana, Aum namaha
Awum namab Manipura, Aum namaha
. Aum namah Anahata, Aum namaha
Prayer to_ Aum namab Vishuddhi, Aum namaha
the Seven Lt Aum namab Ajna, Aum namaba
Aum namah Sabasrara, Aum namaba

Freie Ubersetzung: ,»Oh Lotus der ewigen Existenz, Verlangen, Kraft, Liebe,
Verfeinerung, Weisheit, Inspiration, ich nehme dich dankbar an.*

Die Chakra Puja ist eine Puja, um mit deiner Geburt als Mensch in Frieden zu kommen.
Sie besingt die wichtigsten Energien, die dir als Mensch zur Verfiigung stehen, um dein
Bestehen zu erleben. Die Puja lidt dich ein, anhand dieser Energien deine Geburt
dankbar anzunehmen und dich mit deinen menschlichen Potenzialen und dem Wert
deiner Existenz auseinanderzusetzen. Fiihle sie, grii3e sie, ehre sie durch die Mantras und
die dazugehorigen Gesten, und sie werden dir mit ihrer Offenheit und ihren Werten
dienen, sodass sie gemeinsam deinem Seins-Raum mehr Freiheit geben.

In diesem Gebet richtest du dich an die sieben wichtigsten und bekanntesten Chakren,
beginnend vom Beckenboden, die du durch die Mantras und die dazugehorigen Gesten
immer wieder ehrerbietig griiit. Mit dem ersten Mantra grii3t du das Muladhara-Chakra
oder Basis-Chakra, den wesentlichen Wert dessen, was dir wihrend deiner Existenz auf
der Erde Stabilitit, Grundlage und Raum zum Sein gibt. Das zweite Mantra begrii3t das
Svadbisthana-Chafkra, deine ,,eigene Bleibe oder eigenen Wohnort™, den Ort in dir, an dem
du immer wieder das Eigenste von dir selbst erfdhrst und wiederfindest, an dem du dich
wirklich zu Hause fiihlst. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruf3 an den
wesentlichen Wert dessen, was dir wihrend deiner Existenz auf der Erde EHigenheit,
Essenz und Lebenskraft gibt. Das dritte Mantra begri3t das Manipura-Chakra, die
Juwelenstadt, das Magen- oder Manifestationschakra und bezieht sich auf deine Art der
Manifestation, deine Emotionalitit und deine Anwesenheit. Hier begriit du den
wesentlichen Wert dessen, was dir wihrend deiner Existenz auf der Erde Tatkraft, Mut
und Ausstrahlung gibt. Im vierten Mantra grii3t du das Anabata-Chakra oder Herzchakra,
eine Qualitidt von reinem, unberithrtem und unverfilschtem Wert. Das Mantra dieses
Chakras ist ein ehrerbietiger Grufl an den wesentlichen Wert dessen, was dich wihrend
deiner Existenz auf der Erde am meisten berthrt, bewegt und dir das Gefithl der
Harmonie gibt. Das fiinfte Mantra ist ein Grul3 an das [ zshuddhi-Chakra oder Kehlchakra,
die Reinheit, die du erfihrst, wenn du nicht mehr vergleichst und dein Geist zur Ruhe
gekommen ist. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruf3 an den wesentlichen
Wert dessen, was dir wihrend deiner Existenz auf der Erde Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit
und das Gefiihl der Reinheit schenkt. Das sechste Mantra griit das Ajna-Chakra oder

162



Stirnchakra, die wesentliche Einsicht, die iiber dein persénliches Denken und Wissen
hinausgeht. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Gruf3 an den wesentlichen
Wert dessen, was dir wihrend deiner Existenz auf der Erde transformierende Einsicht,
Weisheit und Verscéhnung schenkt. Das letzte Mantra ist ein Grul3 an das Sahasrara-
Chakra, das Kronen- oder Ganzheits-Chakra, die Krone der Chakren, symbolisiert durch
eine tausendblittrige Lotusblume. Das Mantra dieses Chakras ist ein ehrerbietiger Grul3
an den wesentlichen Wert dessen, was dir wahrend deiner Existenz auf der Erde
Umhiillung, Ganzheit und Gottes- oder All-Bewusstsein schenkt.

Weitere Infos Uber den Wert und die Wirkung der Chakren findest du in den Chakra-
Energiebeschreibungen bei den Chakra-Resonance-Ragas ab Seite 189.

Ubersicht der Gesten bei der Chakra Puja

Auwum namab Muladhara Aunm namaha - Oh sei gegrifit, Quelle der Stabilitit.

Bring die Hidnde hinten auf deine Sitzfliche mit den Fingerspitzen nach unten und
die Spitzen der kleinen Finger und der Ringfinger gegeneinander, und 6ffne dich fiir
die Verbindung des Perineums mit dem Untergrund. Fihle den Temperatur-
Austausch mit dem Untergrund, wodurch sich das Perineum weiter 6ffnen kann.

Auwum namab Svadhisthana Aum namaha - Oh sei gegriif3t, Quelle der Fruchtbarkeit.
Bring die Hinde auf den Unterbauch mit den Fingerspitzen der Mittel- und
Zeigefinger gegeneinander beim Schambein und 6ffne dich fiir die Verbindung deiner
Hinde mit deinem Gefiihl in diesem Teil deines Bauches. Fithle den Temperatur-
Austausch mit diesem Gebiet, sodass es Raum bekommt, um sich weiter zu 6ffnen.

Auwum namab Manipura Aum namaha - Oh sei gegrifit, Quelle der Kraft.

Bring die Hinde mit den Daumen auf deinen Brustrand und die Fingersitzen der
Mittelfinger gegeneinander auf das Magengebiet und 6ffne dich fiir die Verbindung
deiner Hinde mit dem Gefiihl in deinem Magen. Fiihle auch jetzt den Temperatur-
Austausch mit diesem Gebiet.

Auwum namabh Anahata Aum namaha - Oh sei gegrifit, Quelle der Zuneigung.

Bring die Hinde mit den Handchakren auf die Brust, sodass die Spitzen der Mittel-
und Ringfinger einander berithren unter der Mitte des Brustbeins und 6ffne dich fiir
die Verbindung deiner Hinde mit dem Gefiihl in diesem Teil deines Brustbeins. Fiihle
auch immer den Temperaturaustausch im jeweiligen Gebiet.

Auwum namab Vishuddhi Anm namaha - Oh sei gegrifit, Quelle der Ehrlichkeit.

Bring die linke Hand auf das Gebiet unten an deinem Hals und die rechte Hand unten
auf deinen Nacken. Halte dabei die Zunge entspannt, sodass die Ohren offen bleiben
fir deine innere Stimme. Du 6ffnest dich fiir die Verbindung mit deinen
Handchakren und deinem Kehlgebiet.

Auwum namab Ajna Aum namaha - Oh sei gegriufit, Quelle der Weisheit.

Bring das rechte Handchakra auf den Punkt zwischen den Augenbrauen und das linke
Handchakra auf den gegeniiberliegenden Punkt auf deinem Hinterkopf. Halte dabei
die Augen entspannt, sodass die Ohren offen bleiben fiir spirituelle Inspiration. Du
Sffnest dich fiir die Verbindung mit deinen Handchakren und mit deiner Stirn.

Auwum namab Sahasrara Aum namaha - Oh sei gegrifit, Quelle der Ganzheit.

Deine Hinde, ruhend auf den Innenseiten deiner Pulse, in einer Kelchform geéffnet,
an beiden Seiten deines Scheitelpunkts. Halte dabei die Handchakren, Augen, Ohren,
Zunge und die Wirbelsdule bis in das Perineum entspannt, sodass alles zum
Empfangen bereit ist. Du 6ffnest dich fiir die Verbindung mit der Energie im Raum
tber deinem Scheitelpunkt und deinen empfangenden Héinden.

Wihrend des Intermezzos legst du deine Hinde nach oben gedreht in deinen Schof3 oder auf deine Leisten.

163



.-J\I'lill'ld'xi]lii‘\":l}) S;IE—A.['[;!U(] d :\121[‘]1’]'11

Mantra to

unfold the sahasrara chakra

Anandajayah Sat-Ananda

— Mantra zur Entfaltung des Sahasrara-
Chakras (befreiend)

Das Sat Ananda Mantra driickt die Erfahrung
aus, dass das Licht deiner Seele, wenn du es frei
erstrahlen ldsst, alles in dir efleuchtet und dich
klar erfahren lasst, dass dies das ,,Sein® ist, die
Quelle wahrer und erleuchtender Glickseligkeit.

Mantra:
Atmayyoti prakasha
Prasada antardhana
Brabhmajyoti bhasvara

Sat-ananda

Freie Ubersetzung:

,»Wenn das Licht der Seele (frei) leuchtet,
empfingst du von deinem Wesen

einen Segen von grof3em Wert,
aus dem die strahlende Essenz

freudig alles in deinem Leben erhellt.

Dann weil3t du,
das ist das Sein,

die Quelle des wahren Glucks.*

Atmagyoti: das Licht

Bedeutung Sanskrit-Worter:
der Seele, geistiges Wissen und spirituelle Einsicht.

Prakasha: Licht, strahlend, leuchtend.

Prasada: Opfergabe, Gunst, Segen, gesegnete Nahrung.
Abntardbana: innerer Reichtum, Wert oder Schatz.
Brabmajyoti: blendender Glanz des Wesentlichen.

Bhasvara: das, was alles etleuchtet.

Sat. Sein, Existieren,

Geschehen, Stattfinden, Anwesendsein, das Wahre,

das Echte, das Gute, das Richtige, das Schone, das Weise und das Ehrliche.

Ananda: wahres Gluck.

164



Uber das Sat-Ananda Mantra

Der tiefste Hintergrund von Anandajay's Teachings ist sein Erleben des Wertes und der
Weisheit des ,,Licht des Seins“, und diese Essenz wird durch das Sat-Ananda-Mantra
ausgedriickt. Durch vier Strophen erinnert dich das Mantra an dein inneres Seinslicht,
deine Essenz und deinen wahren Ursprung. Sein Rhythmus, seine Klinge und seine
Bedeutung bringen dich mit dem Licht deines eigenen Seins in Kontakt und begleiten
dich still nach Hause.

Das Mantra ist in seiner Essenz sehr einfach gehalten. Im Hintergrund erklingen leise
Celli und Violinen, um den gefiihlvollen Charakter des Mantras zu unterstreichen. Die
Hintergrundmusik dieser Streichinstrumente wird nur durch eine einfache indische
Trommel (Pakawaj) erginzt, die die Erde und das physische Menschsein symbolisiert.
SchlieBlich gibt uns das Menschsein die Moglichkeit, den Inhalt des Seins zu erfahren.
Spiter im Mantra wird die Trommel kurz durch den Klang einer indischen Handglocke
(Manjeera) erganzt, um noch mehr geistige Offenheit zu schaffen. Vor dem Hintergrund
dieser ruhigen Klidnge erklingt dann der direkte Gesang, der das wichtigste ,,Instrument®
in diesem Mantra ist. Ein Mantra, das dich tiefer mit dem Licht deines eigenen Seins
verbinden méchte.

Die Sanskrit-Begriffe Atmajyoti, Brahmajyoti und Sat Ananda

Im Sanskrit-Mantra wird derselbe Inhalt anders interpretiert und, wie es fiir das Sanskrit
typisch ist, auf seine Kraft reduziert. Anandajay benutzt drei verschiedene
Wortkombinationen, um den weitreichenden Wert des Seinslichts zu benennen.

Zuallererst verwendet er den Begriff Azmajyoti, was das Licht der Beseelung bedeutet und
wo die Seele fiir die gefihlsmiBige Erfahrung deiner Essenz steht. Von deiner Seele aus
wird das Licht des Seins gewdhnlich als tiefe Weisheit, Liebe und Wahrheit erfahren.

Zweitens benutzt er den Begtiff Brahmajyoti. Hiermit ist das Licht gemeint, das mit
Brabma, mit dem Ursprung und der Quelle des Lichts verbunden ist. Die Seele ist ein
Geflihlswert innerhalb deines Menschseins, aber Brabma reicht viel weiter und umfasst
die gesamte Schépfung bis hin zu ihrem Ursprung. Wenn du dich mit dem Ursprung der
Schépfung verbunden fithlst, mit dem, aus dem alles entstanden ist und durch den alles
Leben miteinander verbunden ist, 6ffnest du dich weiter als nur fiir deine persénliche
Existenz. Aus dieser groBeren Perspektive erfihrst du das Licht des Seins normalerweise
als deine Verwandtschaft mit allem anderen Leben um dich herum oder als das Gefiihl,
Teil eines grofleren Ganzen zu sein.

Als drittes verwendet Anandajay den Begriff Saz der wortlich ,,Sein oder Sein sowohl
im Sinne von , stattfinden®, , alle Existenz umfassend® als auch ,,anwesend* bedeutet. Er
verbindet das Wort Saz hier mit dem Begriff Ananda, was Freude und Glick bedeutet.
Fir ihn ist das Licht des Seins und sein Glanz, seine Lebendigkeit, sein Funkeln, ein
Ausdruck des freudigen, essentiellen Gliicks von Ananda. Ex erfihrt das Licht des Seins
als Bewegungen des Lichts mit verschiedenen Strahlungsformen als Ergebnis der
strahlenden Freude aus der Quelle des Seins. Der Titel dieses Mantras ist daher Sar-
Ananda Mantra.

165



Die Sanskrit-Begriffe Prakasha, Antardhana und Bhasvara

Um den Wert des Lichts, den er meint, noch genauer zu verdeutlichen, verwendet er
auch drei Begriffe, die sich auf die Kraft des Lichts und dem Wert des Leuchtens
beziehen. Erstens verwendet er mit dem Wort Azmajyori den Begriff Prakasha, bei dem es
um die unendliche Raumlichkeit der Kraft des Lichts geht. Schlief3lich will das Licht des
Seins Uber deine Seele in alles durchscheinen. Neben dem Wortt Prasada erwihnt er den
Begrift Antardhana, bei dem es um das strahlende Licht des inneren Wertes geht, denn
nur schon geschliffene Juwelen kénnen im Licht erstrahlen. Drittens verwendet er mit
dem Wort Brabmajyoti den Begrift Bbasvara, der mit dem Ursprung des Lichts zu tun hat.
Licht kommt immer aus einer Quelle, und Brabma ist die Quelle aller Quellen, das
urspriingliche Licht.

Der Begriff Prasada

Diese sechs Begriffe, die drei Werte des Seinslichts und die drei Qualititen der
Lichtausstrahlung, kommen in der zweiten Zeile des Mantras in dem Begriff Prasada
zusammen. Der Begriff Prasada steht in Indien traditionell fiir Friichte oder andere
wertvolle und liebevoll zubereitete Speisen, die man als Zeichen des Respekts vor einem
spirituellen Aspekt des Lebens anbietet. Laut Anandajay ist es spirituell gesehen
umgekehrt und das Licht des Seins wird dir dauerhaft als Prasada vom Leben angeboten.
Dieses angebotene Licht, das dich immer wieder segnet, wenn du es aufnimmst, zeigt dir
den Reichtum, die Liebe und die Giite der Existenz. Du erfihrst wie es ist, von dieser
Tiefe erfillt, geborgen und getragen zu sein. Indem du dich immer wieder fiir die
Einbettung des Seins 6ffnest, fithlst du dich frei, dich immer weiter dem Leben zu 6ffnen,
sodass sich der Wert deines Lebens weiter ausbreitet.

Lass diesen Inhalt, zusammen mit den Klingen und Worten tief in dir durchwirken,
sodass dieses Mantra und evtl. dein Mitsingen, dich dabei unterstiitzen diirfen, 6fter und
tiefer spirituell genahrt und beriihrt zu werden von diesem Prasada. Dann kénnen diese
Segnungen dich dabei unterstiitzen, aus deinem Herzen, deiner Seele und deiner
menschlichen Existenz heraus offen im Leben zu sein. Eine Offenheit, die den Weg
ebnet, um auch mit anderen Menschen wiirdig zusammenzuleben und mit ihnen und
allem anderen Leben gemeinsam im Licht des Seins verbunden zu sein. Dann wirst du
erfahren, was wahrer Frieden ist.

www.anandajay.org/de/albums/anandajayah-sat-ananda

Dauer Anandajayah Sat-Ananda Mantra: 59.52 Minuten.

166



Anandajayah Darshan

An;lndaja}-’;lh Darshan Mantra N )
— Mantra zur Harmonisierung der sieben

Chakren (harmonisierend)

Das Darshan Mantra (1-Stunden-Version) 6ffnet
dich fir den intimen Seelenkontakt mit dem
Anandajaya in deinem Inneren, mit dem Inhalt
deines spirituellen Herzens, um als Ganzes mit
den Energien und Schwingungen von Liebe,
Licht, Frieden und Freiheit gesegnet zu werden.

Mantra for

harmonizing the seven chakras

Mantra:
Out of my heart, I cover you with love.
Out of compassion, 1 bow for you, deep.
From the bottom of my being, I show you my essence.
Ob my sweet soul, ob my sweet soul.

To soften your fears, and the body they hide in.
To melt your resistance, and the fighting you do.
To awatke to yourself, and the truth we both live in.
Ob my sweet soul, oh my sweet soul.

Freie Ubersetzung:
(Schreib deinen Namen in die gepunkteten Linien)

Oh meine liebe beseelte ...........
aus der Tiefe meines Herzens umhiille ich dich mit Liebe.
Oh meine liebe beseelte ..........
aus wiirdiger Verbundenheit verneige ich mich tief vor dir.

Oh meine liebe beseelte ............ , aus der Tiefe meines Seins
lasse ich die in mir vorhandene Essenz zu dir strémen.
Oh meine liebe beseelte......... , oh meine liebe, beseelte..........

Um so deine Angste und den Kérper, in dem sie sich verstecken, zu besinftigen.
Um so deinen Widerstand und deine Gewohnheit zu kimpfen, schmelzen zu lassen.
Damit du erwachst, fiir dein ,,Selbst und die Wahrheit, zu der wir gemeinsam gehéren.
Oh meine liebe beseelte......... , oh meine liebe beseelte.........

www.anandajay.org/de/albums/anandajayah-darshan

Dauer Anandajayah Darshan Mantra: 57.54 Minuten.

167



4. Surya Namaskar Album:

3 Surya-Rituale
1 -Pranayama & 1 -Puja Mantra

1. Surya Namaskar-Mantras:
Ein Tribut an deine innere Sonne, deine
Seele.

168



Surya, deine innere Sonne

Surya Namaskar, der ,,Grul an die Sonne®, ist ein GruBl an den wichtigsten
Himmelskorper, der das Leben hier auf der Erde ermdglicht: die Sonne. Dieser Grul3 ist
ein Symbol fir den Grul3 an den innersten, wertvollsten Aspekt von dir als Mensch, der
dein Leben wertvoll macht, deine innere Sonne, deine Seele. Surya Namaskar ist also ein
heiliger Gruf3, eine tiefe Verbeugung deiner Personlichkeit vor den zwolf Aspekten
deiner Seele, um mit ithnen Freundschaft zu schlieBen, mit ithnen wiedervereint zu
werden, mit ithnen eins zu werden, geheilt und geheiligt zu werden. Dann bekommt
Menschsein plétzlich eine ganz andere Bedeutung, und die daraus hervorgehenden Taten
und Friichte dienen dem Leben in seinem ganzen Wert, seiner kostbaren Bedeutung.

Wenn du die Seele kennenlernen mochtest, dann mochtest du etwas kennenlernen, das
groBer ist als der Rahmen deiner Orientierung, das gréer ist als dein Sehenwollen und
der damit verbundene Fokus. Aber der einzige Weg, sie kennenzulernen und zu erfahren,
besteht darin, sie ganz in dir zuzulassen, sie freudig zu empfangen, sodass sie in dir, in
deinem ,,Seinsraum” verstanden wird. Das ,,Ich® kann die Seele nicht als Ganzes
uberblicken und sollte sie auch besser nicht direkt anschauen, so wie es auch die Sonne
nicht als Ganzes Uberblicken kann und besser nicht direkt in die Sonne schauen sollte,
aber das ,,Ich® kann die Sonne, die Seele empfangen, kann offen sein fiir den Einfluss
der Seele, offen fir die Wirme, das Licht und die Strahlung der Sonne, der Seele.

Deshalb ist die groBte spirituelle Einladung an den Menschen, Giberzeugt, dass er sich im
Leben konzentrieren muss, um etwas zu erreichen, sich empfinglich warden zu lassen,
um zu fihlen, was das Leben als Ganzes ist und wie es gemeint ist. Dann erfidhrst du die
Ganzheit und wie sie dich erfillt, denn nur in der Vollkommenheit der Ganzheit hat die
Seele Raum, fihlt sie sich zu Hause und kann sie sich entfalten.

Der Surya Namaskar beginnt mit dem Aspekt Mitraya, weil dadurch der Wert der
Freundschaft und damit der Seele als dein Freund oder Geliebter zum Vorschein kommt.
Dies ist die Grundlage, von der aus der Surya Namaskar ausgeht, und ein guter Kontakt
zu dieser Eigenschaft wirkt sich positiv auf die anderen elf Bewegungen und Werte aus.
Freundschaft ist schlieSlich der Gefiithlsraum, in dem du dich geliebt fiihlst, und das ist
eine Voraussetzung fiir Entwicklung. Du traust dich dann viel mehr, du selbst zu sein (2.
Aspekt: Ravaye) und erkennst dein Verlangen als deine Lebenskraft (3. Aspekt: Suryaya).
Um dich dann weiterzuentwickeln, hast du als Mensch die Fahigkeit, wahrzunehmen (4.
Aspekt: Bhanave), und damit diese Wahrnehmung aufrichtig sein kann, ist es wichtig, dass
du dich frei (5. Aspekt: Kbagaya) und gesund (6. Aspekt: Pushne) fihlst. Aus diesem
Zustand heraus wirst du dich leichter an deinen Ursprung (7. Aspekt: Hiranyagarbbaya)
erinnern und dich als Ganzheit (8. Aspekt: Maricaye) erfahren, und in dieser Offenheit
wirst du dich 6fter umhllt (9. Aspekt: Adityaya) und inspiriert (10. Aspekt: Savitre) fihlen.
Diese gefiihlsmifige und intuitive Leichtigkeit wird dir eine spirituelle Ausstrahlung (11.
Aspekt: Arkaya) verleihen, sodass du deren Quelle wieder als dein liebevolles Wesen (12.
Aspekt: Bhaskaraya) und liebsten Freund erkennst. Alle Suya-Ubungen werden also
stindig von dem Wert der Freundschaft begleitet, beginnend mit der Freundschaft zu dir
selbst als Mensch und sich ausweitend bis zur Freundschaft mit deinem Wesen.

169



Surya Namaskar Mantra

Surya Namaskar Mantras o )
— Hommage an die innere Sonne, deine

Seele

1. Surya Namaskar Mantra - 1 Zyklus von drei Mantras
2. Surya Namaskar Mantra - 7 Zyklen von einem Mantra
3. Surya Namaskar Mantra - 5 Zyklen von zwei Mantras
4. Surya Prabhana Pranayama-Mantra

5. Surya Puja

Tribute to the Inner Sun, yvour Soul

A e www.anandajay.org/de/albums/surya-namaskar-mantras

Die 5 Mantras auf diesem Album werden in drei
groBen Surya-Ubungen verwendet: Surya Namaskar, Surya Prabbana Pranayama und Surya
Puja. Surya Namaskar ist eine Ubung, die den ganzen Kérper beansprucht. Die Absicht
von Surya Namastkar ist es, Surya, die Sonne, die innere Sonne, die Seele mit allen Zellen
des Korpers zu begriiien. Weil du spiirst, dass es mehr gibt als deine Personlichkeit und
deinen Korper, moéchtest du mit deiner Beseelung in Kontakt kommen. Als
Personlichkeit, die sich nach spiritueller Tiefe sehnt, gehst du durch das Surya Namaskar,
durch die 12 Swurya Mantras und die dazugehérigen Haltungen in Beziehung mit deiner
Beseelung, und das beginnt mit der BegriilBung und Begegnung (Namaskar).

Surya Puja ist eine Ubung, die du im Sitzen ausfiihrst und bei der du mit deinen Armen,
Hinden und deinem Kopf Gesten machst, um deine Dankbarkeit fiir alles auszudriicken,
was du aus der Erfahrung deiner Seele schopfst. Du bist dir deiner Seele bewusst und
dankst auf diese Weise der grolen Mutterseele, zu der alle Seelen gehoren.

Surya Prabbana Pranayama ist dann eine Pranayama (energetische Atemiibung), die du im
Stehen ausfithrst, wobei der gesamte Atemraum und der Raum fir den Energiefluss
angesprochen werden. Dieses Pranayama vereint fast alle wichtigen Aspekte der
Pranayama-Praxis. In Bezug auf die korperliche Bewegung werden vor allem die Arme
und Handchakren angesprochen, um sowohl den Atemraum als auch die energetische
Freiheit bei der weiteren Offnung zu unterstiitzen.

Alle drei Ubungen zusammen zeigen, wie jede Beziehung, also auch diese spirituelle
Beziehung zur Seele, ablduft. Sie beginnt mit einer BegrifSung aus Respekt und Interesse.
Dann kommen Momente, in denen man sich dem anderen tiefer 6ffnet und niher
kommt. Dieser Austausch wird immer tiefer und es entsteht eine Dankbarkeit fiir das
Miteinander und das Zusammensein. Diese Dankbarkeit fireinander wird mit der Zeit
so grof3, dass man Ego-Raum freigibt, den der andere nutzen kann. Wenn beide ihren
Ego-Raum fiireinander freigeben, kommt man immer mehr in Einklang mit dem tiefen
Wunsch, in der Energie und Ausstrahlung des anderen zu leben. Mégen Namaskar, Puja
und Pranayama dir auf diese Weise dabei helfen, eine aufrichtige und tiefe Beziehung zu
deiner Seele aufzubauen, nach der du dich schon so lange sehnst.

170



Surya Namaskar Mantras Track 1-3: Sﬂojd Namaskar-Mantra

Tribute to the Inner Sun, your Soul - Ode an deine Seele

1. Surya Namaskar-Mantra - 1 Zyklus (14.35 Minuten)
2. Surya Namaskar-Mantra - 7 Zyklen (34.39 Minuten)
3. Surya Namaskar-Mantra - 5 Zyklen (43.01 Minuten)

Surya Namashar roanteasilss Dieses Album enthilt drei Mantra-Begleitungen fiir das
TR — Surya Namaskar Ritual. Alle drei haben ihre eigene
Stimmung und helfen dir, die Serie der Surya Namaskar-
Haltungen mehr oder weniger langsam auszufithren.

Das Mantra beginnt mit einer musikalischen, meditativen Einleitung, in der das Aum
gesungen wird, das den Urklang, das Wesentliche, das Absolute symbolisiert, das die
Essenz von allem enthilt. Das Mantra geht dann weiter mit dem Singen des Surya-
Mantras in einem langen Zyklus von ca. 15 Minuten, 7 kurzen Zyklen von ca. 30 Minuten
und 5 mittleren Zyklen von ca. 45 Minuten. Die Sanskrit-Mantras sind:

Aum mitraya namaha
Ich griifBe dich, Sonne, Seele, Licht meines liebevoller Freundes.
Awum ravaye namaba
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, aus dem alles entstanden ist.
Aum suryaya namaha
Ich griie dich, Sonne, Seele, Licht, das mich am Leben hilt.
Aum bhanave namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das alles sichtbar macht.
Aum khagaya namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das mich erfahren ldsst, was ungebundene Freiheit ist.
Aum pushne namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das meine wichtigste Nahrung ist.
Aum hiranyagarbhaya namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das der erste Aspekt der gesamten Schépfung ist.
Aum maricaye namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das heilt.
Aum adityaya namaha
Ich griiBe dich, Sonne, Seele, Licht, das wie eine Mutter Licht weitergibt.
Aum savitre namaha
Ich griif3e dich, Sonne, Seele, Licht der geistigen Inspiration.
Aum arkaya namaha
Ich griie dich, Sonne, Seele, Licht, das mit seiner Strahlung alles erreicht und 6ffnet.
Aum bhaskaraya namaha
Ich griifBe dich, Sonne, Seele, Licht, das sowohl Quelle als auch Schopfer ist.
Aumr shanti anm
Dein Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir.

171



Surya Namaskar-Haltungsreihe

Stehe mit Namaskar + aum mitraya namaba.

Die Sonne, das Sein, das Licht als freudevolle Quelle der Liebe und
Freundschaft.

Ich griiBe dich von Herzen, liebevoller Freund, denn du bist meine Seele.

Nach der Riickwirtssichel stehst du gerade + aum ravaye namaba.

Die Sonne, das Sein, das Licht als wichtigster und stabiler Brennpunkt
inmitten aller Verdnderungen.

Ich 6ffne mich dir und vertraue dir als meinem stabilen Kern.

Hand-FuB-Stellung + awum suryaya namaha.

Die Sonne, das Wesen, leuchtet als das Feuer des Verlangens, das die
Suche nach Ganzheit anregt.

Ich verneige mich vor deiner kraftvollen Energie, die das Feuer meines
Verlangens nach Ganzheit wach hilt.

Die Sonne, das Wesen, das Licht als Spenderin der Sicht und
Wahrnehmung.

Ich knie vor dir nieder und erkenne, dass du mir das Licht fir mein
Sehen und meine Wahrnehmung gibst.

E Halbe Kobra links + aum bhanave namaha.

Gerade Briicke + awm khagaya namaha.

Die Sonne, das Sein, das Licht als ungebundene und freie Energie in
einem riumlichen Bewusstsein.

Ich erkenne, dass mein Wesen so ungebunden und frei ist wie dein
Licht.

Die Acht-Punkte-Haltung + awum pushne namaba.

Die Sonne, das Wesen, das Licht als elementarer Bestandteil der
Nahrung fiir jede Art von Wachstum.

Ich 6ffne mich fiir die Erde und die Sonne als meine grundlegende
materielle Nahrung und fiir meine Seele als spirituelle Nahrung.

172



Der Schwan + aum hiranyagarbhaya namaha.

Die Sonne, das Sein, das Licht als urspriingliche Reinheit.

Ich nehme fiir dich die Form eines Schwans an, das Symbol der Reinheit
und Unverfilschtheit, und bestitige damit mein Bewusstsein fiir deine
Reinheit und Urspriinglichkeit.

Der Hund + awm maricaye namabha.

Die Sonne, das Wesen, das Licht als der Heiler, der strahlen ldsst.

Ich bin mir bewusst, dass es deine strahlende Kraft ist, die mich gesund
halt, wenn ich sie auf mich einwirken lasse.

Halbe Kobra rechts + Aum adityaya namaha.

Die Sonne, das Wesen, das Licht als miitterliche Umhiillung.

Ich knie vor dir nieder, weil ich dich als die Mutter allen Lichts erkenne,
die mich weiterhin mit ithrem Licht umhllt, wie die Sonne die Planeten.

Hand-FuB-Stellung + aum savitre namaba.

Die Sonne, das Sein, das Licht als Quelle der Inspiration und spirituellen
Begleitung.

Oh spirituelle Inspiration, ich verneige mich vor dir, denn ich méchte von
deinem Licht zu meinem wahren Selbst begleitet werden.

Sichel nach hinten, gerade stehen + aum arkaya namaba. E

Die Sonne, das Sein, das Licht als die Strahlung, die bis zum Kern von
allem reicht.

Ich 6ffne mich fiir deine Ausstrahlung, mit der du mich durch alle
Unklarheiten hindurch immer bis in mein tiefstes Wesen erreichst.

Stehen + namaskar + aum bhaskaraya namaha.

Die Sonne, das Sein, das Licht als der allumfassende Hintergrund der
Schopfung.

Aus meiner tiefsten Bertihrbarkeit griile ich dich liebevoll, Quelle des
schopferischen Lichts.

173



Track 4: Surya Prabhana Pranayama Mantra

Surya Namaskar Mantras
Tribuce to the Inner Sun, your Soul - Der leuchtende Sonnenatem

Das  Surya  Prabbana Pranayama, auch strahlende
Seelenatmung® genannt, hilft dir, deinen Atem besser zu
nutzen und dein Bewusstsein zu erweitern.

Dauer: 30.19 Minuten.

Surya Prabhana Pranayama mantra-recitation

Die Bewegung des Atems, der Arme und Hinde

Mit einem langen, gleichmifligen Einatmen beriihrst du wihrend der Swrya-Mantras die
zwOlf Qualititen und beim Ausatmen richtest du wihrend des folgenden Mantras deine
innere Aufmerksamkeit auf deine Dankbarkeit (in Sanskrit dbanyavadah) fur das Erfahren
der Qualititen deines Wesens. Siehe die Ubersicht tiber die Surya-Qualititen, ihre
Bedeutung, den entsprechenden Chakra-Bereich und die dazugehérige Hand- und
Armposition. Diese werden hier separat aufgefithrt, aber du machst sowohl beim
Einatmen als auch beim Ausatmen eine flieBende Bewegung,.

Der Atem verliuft, wie gesagt, wihrend der gesamten Ubung gleichmiBig. Alle Namen
hintereinander sind ein Einatmen und alle Dankbarkeitsmantras hintereinander sind ein
Ausatmen. Du lisst also wihrend des Einatmens die Luft ganz langsam hereinstrémen.
Du schaffst physisch Raum, indem du die Arme 6ffnest, und energetisch, indem du die
Verbindungen sptirst und den Atem ganz langsam einstromen lisst. Du musst dafir die
richtige Einstellung finden, und die Begleitmusik gibt dir das richtige Timing fiir das Ein-
und Ausatmen vot.

Vor dem Mantra
Das Surya Prabbana Pranayama Mantra wird wegen des Platzbedarfs fiir den Atem und die
Arme im Stehen ausgefthrt. Stell dich mit etwa fiinfzehn Zentimeter Abstand zwischen
den Fiflen und den Innenseiten parallel zueinander hin. Halte deine Hinde in Namaskar
vor deinem Herzchakra und lass die Klinge der musikalischen Begleitung dich in die
richtige Stimmung versetzen, bevor du mit dem ersten Pranayama beginnst.

Leg kurz vor Beginn des Surya-Mantras und der Einatmung deine Hinde tibereinander,
zuerst die linke Hand (die mit deiner Gefuhlsseite korrespondiert) und dartiber die rechte
Hand (die mit deiner rationaleren Seite korrespondiert), im Bereich deines Herzchakras,
und atme vollstindig aus.

Die Einatmungsbewegung
Wenn das Surya-Mantra beginnt, beginnt die Einatmung und du schiebst deine Hinde,
die aufeinander liegen bleiben, sanft tiber den Kérper nach unten tiber den exciting love-
point (direkt unter dem Brustbein) zum Magenchakra (dem stirksten energetischen
Zentrum in deinem Bauchbereich) und von dort weiter zum Identititschakra (dem

174



stirksten energetischen Zentrum in deinem Unterbauchbereich und der Basis des
Lebenswillens). Dann gleiten sie weiter entlang des Geschlechts zum Basis-Chakra (dem
stirksten energetischen Zentrum im Perineum, das dich mit deinem Steil3bein, deinen
Fiflen und der Erde verbindet). Dann lassen die Hinde den Korper und einander los
und du streckst deine Arme mit den Handflichen zu dir, gestreckt und parallel
zueinander zum Boden, sozusagen in der 5.30-Uhr- und 6.30-Uhr-Position.

Von hier aus ldsst du beim weiteren Einatmen deine Hinde nach au3en drehen und deine
Arme, immer noch gestreckt, an den Seiten des Korpers nach oben gehen, bis die Arme
ganz iber dem Kopf ausgestreckt sind. Um die Armpositionen der verschiedenen
Namens-Mantras anzuzeigen, benutzt du die Zahlen der Uhr. Jedes Mal, wenn du mit
den Armen auf Hohe einer bestimmten Zahl kommst, gehort dazu ein bestimmtes
Chakra und du hiltst kurz inne, um die Bedeutung dieses Chakras und den Sonnen- oder
Seelenaspekt, der energetisch damit verbunden ist, zu spiiren, damit dieser Wert kurz auf
dich einwirken kann. Die Bewegungen der Arme und der Atem gehen dabei ganz
tlieBend weiter.

Wenn die Arme ganz gestreckt iiber dem Kopf sind, hakst du die Daumen ineinander,
sodass die Handflichen nach vorne zeigen. Bring die Arme aus dieser Position noch
etwas weiter nach oben und nach hinten, um noch mehr Platz im oberen Brustbereich
zu schaffen, damit die Einatmung noch vollstindiger werden und linger dauern kann.

Die Ausatmungsbewegung
Beim anschliefenden Ausatmen kommen deine Arme dann in entgegengesetzter
Richtung gestreckt zuriick. Sie bewegen sich deutlich an den Seiten des Koérpers, sodass
die Breite in den Flanken gut spiirbar ist und die Flanken besonders weit gedffnet
werden. Wenn deine Arme zum Boden zeigen, sozusagen in der 5.30-Uhr- und 6.30-
Uhr-Position, bringst du deine Arme nach oben, indem du sie leicht beugst, und legst
deine Hinde auf den Unterbauch, die rechte Hand auf die linke.

Schieb deine Hinde sanft Gber dein Basis-Chakra, Identitits-Chakra, Magenchakra und
den exciting love-point zu deinem Herzchakra, wo ihre Bewegung dann am Ende dieser
langen Ausatmung endet. Nachdem du kurz die Verbindung zum Herzchakra und den
Wert von Bhaskaraya gesplirt hast, kannst du die Hinde so liegen lassen oder sie in
Namaskar bringen, um die energetischen Auswirkungen dieser Pranayama-Ubung zu
spiren, wihrend du deiner Energie die Fretheit gibst, in alle Richtungen zu strémen.

Die Geschwindigkeit oder der Fluss der gesamten Bewegung hingt natiitlich davon ab,
wie offen dein Atemraum ist und wie ruhig der Atem dadurch flieBen kann. Am Anfang
kann das schneller sein als mit der Zeit, und schlief8lich wird es sehr angenehm, flieend
und friedvoll.

Nach dem Surya Prabhana Pranayama
Wenn das Mantra beendet ist, kannst du dich in einer gekreuzten Beinhaltung auf den
Boden oder einfach auf einen geraden Stuhl oder eine Meditationsbank setzen und die
Wirkung des Pranayama weiter auf dich wirken lassen. Du bist jetzt sozusagen gereinigt
durch das Fithlen der essentiellen Werte der Seele, der energetischen Werte der Chakren
und der beruhigenden Werte deiner Dankbarkeit. Bleib einen Moment damit zusammen.

175



1. Mitraya
Lieber Freund
Herzchakra

2. Ravaye
Mittelpunkt
Reizvoller Liebes-Punk

3. Suryaya
Kraft

Magenchakra

4. Bhanave
Licht
Identitats-Chakra

5. Khagaya
Raum

Basis-Chakra

6. Pushne
Nahrung
Identitats-Chakra

12. Bhaskaraya
Liebe

Engelspunkt

11. Arkaya
Offenheit

Kronenchakra

10. Savitre
Einsicht

Stirnchakra

9. Adityaya
Geborgenheit
Kehlchakra

8. Maricaye
Heilung

Hetzchakra

2 Hiranyagarbhaya

Ursprung
Magenchakra

Die einatmende, flieBende Bewegung wihrend der Surya-Mantras

176



Die ausatmende, flieBende Bewegung wihrend
des Dhanyavadah-Mantras

1. Dhanyavadah 8. Dhanyavadah
Erster Teil '
2. Bahavah 7. Bahavah

6. Dhanyavadah
3. Dhanyavadah Zweiter Teil

4. Bahavah 5. Dhanyavadah

177



Track 5: Surya Puja

Surya Namaskar Mantras : ) )
— Dankgebet an die zwolf Qualititen deiner Seele

Tribute to the Inner Sun, vour Soul

Die Swurya Puja ist ein Gebet zu den Reflexionen der
inneren Sonne, der Seele.

Dauer: 32.54 Minuten

Surya Puja

Eroftnungsgebet:
Aum shanti shanti anm
Aum atma
Auwum purna absritha
Aum purusha

Mantra:
Aum atma mitraya namaba
Aum atma ravaye namaha
Aum atma suryaya namaha
Vabe atma shanti saranagati

Aum atma bhanave namaha
Aum atma khagaya namaha
Aum atma pushne namaba
Vabe atma shanti saranagati

Aum atma hiranyagarbbaya namaha
Aum atma maricaye namaha
Aum atma adityaya namaha
Vabe atma shanti saranagati

Aum atma savitre namaha
Aum atma arkaya namaba
Aum atma bhaskaraya namaha
Vabe atma shanti saranagati

Aum shanti shanti aum

Freie Ubersetzung des Er6ffnungsgebets: ,,Frieden ist die wahre Natur von allem. Oh
unsterbliche Mutter-Seele. Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trigt. Oh meine
ehrwiirdige Seele, du bist das ewige Prinzip des Friedens und so bist du auch in mir.*

178



Freie Ubersetzung Surya Puja: ,,Oh meine strahlende Seele, du bist mein Freund, mein
Mittelpunkt und meine Kraft (zentrierende Werte). Du gibst mir Sicht, Raum und
Energie (6ffnende Werte). Du bist mein Ursprung, meine Heilung und meine schiitzende
Aura (energetische Werte). Du gibst mir Einsicht, Ausstrahlung und die Verbindung zum
wesentlichen Licht (wesentliche Werte). Oh glorreiche Seele, immer wenn ich dich
erfahre und mich vor dir verneige, komme ich in eine friedvolle, bereichernde und
gliickbringende Offenheit. Frieden ist die wahre Natur von allem, also auch von mir.*

Die Surya Puja handelt von deiner Dankbarkeit fiir das Licht, sowohl von der dulleren
Sonne als auch von deiner inneren Seele. Die Puja erinnert dich an die verschiedenen
Formen des Lichts, die dir dienen und dich 6ffnen, klarer und freier werden lassen, dich
entwickeln lassen.

Die Surya Puja geht speziell um die Werte des Lichts, die du durch die Verbindung mit
deiner Seele bekommst. Durch die Puja zeigst du deine Dankbarkeit fiir A#man, die
Mutter-Seele, von der jedes Lebewesen durch individuelle Beseelung sozusagen ein Kind
ist. Mit dieser Puja bedankst du dich bei der Mutter-Seele fiir alles Licht, das du von ihr
empfangen durftest und darfst, und fir alles, was das fiir dich als immer tiefer
bewusstwerdender Mensch bedeutet. Es ist, als wiirdest du deiner Mutter fir alles
danken, was sie fur dich bedeutet, oder als wirdest du der Natur fur alles danken, was
sie dir gibt, oder als wiirdest du deiner personlichen Innerlichkeit fiir alles danken, was
du ihr zu verdanken hast. Du als Mensch mit deiner persénlichen Seele, Jzvatman, driickst
deine Dankbarkeit gegeniiber A#man aus, der groflen, alle Seelen umfassenden Mutter-
Seele. Es ist wie wenn ein Stern der Sonne fir das Licht und alles, was er dadurch erhilt,
dankt. Jeder fihlt sich in gewisser Weise mit etwas Gré3erem verbunden, und diesem
GroBeren wird hier auf hingebungsvolle Weise aus dem Herzen heraus, bertihrt, gedankt.

Die Surya Puja beginnt mit einem kurzen einleitenden Gebet, das die Stimmung und den
Wert angibt, in dem die restlichen Mantras zum Ausdruck kommen. Dabei geht es vor
allem um den tiefen, ehrfiirchtigen Wert des Begriffs Seele, A#wa, der auch im weiteren
Verlauf dieser Puja noch oft vorkommt.

Die zwolf Aspekte des Surya Mantras, die dann in dieser Puja behandelt werden, kénnen
in vier Teile unterteilt werden, die die vier Phasen der Beziehung zwischen dir und deiner
Seele vertiefen. Die ersten drei Aspekte des Lichts, von Surya, befassen sich mit deinem
Wunsch, mit deiner Seele in Kontakt zu kommem und dich dabei von deinen tiefsten
Verlangens leiten zu lassen. Die nichsten drei Aspekte des Lichts, von Swurya, handeln
von der ,,Antwort der Seele” auf die Beziechung, die du eingegangen bist. Die nichsten
drei Aspekte des Lichts, von Surya, handeln von der Tiefe dieses vollkommen gegenseitig
zugelassenen ,,intimen Zusammenseins ““ zwischen dir und deiner Seele. Die letzten drei
Aspekte des Lichtes, von Surya, handeln von der ,,spirituellen Erfillung®, die dieses
innige Zusammensein von dir und deiner Seele mit sich bringt.

179



]

Ubersicht der Gesten bei der Surya Puja

Aum Shanti Shanti Aum - Frieden ist die wahre Art von allem.
Mit _Aum Shanti Shanti Shanti Aum legst du deine Hinde tGbereinander (gekreuzt) in der
Mitte deines Brustbeins und du beugst leicht deinen Kopf.

Das einleitende Gebet (dieses wird dreimal wiederholt)

Aum Atma Amrithathvam - Oh unsterbliche Mutter Seele. Mit Aum Atma Amrithathvam
plazierst du deine Héinde in Namaskar gegen dein Herzchakra.

Auwum Purna Asritha - Oh Seele, du bist die Ganzheit, die alles trigt. Mit_Aum Purna Asritha
plazierst du deine Ellebogen an die Seite deines Koérpers mit den Armen nach vorne
gestreckt und mit den Handflichen nach oben gedreht um zu empfangen.

Auwum Purusha Tattvamasi - Oh meine ehrwiirdige Seele, du bist das ewige friedliche
Prinzip und als solche bist du auch in mir als Seele. Mit Awm Purusha Thatthvamasi
plazierst du dein Hinde in Namaskar gegen dein Stirnchakra und haltst diese auch noch
wihrend der Glocke (wiederhole diese Bewegungen dreimal).

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahtre Art von allem, auch von mir. Danke
fur all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Mit Awm Shanti Shanti
Shanti Aum legst du deine Hinde tibereinander (gekreuzt) in der Mitte deines Brustbeins
und beugst deinen Kopf leicht.

Aum Atma Mitraya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Freundschaft und Zuneigung mein Leben bereichert. Mit
jedem Awum Atma (Oh meine Seele, meine innere Sonne) plazierst du deine Hinde in
Namaskar gegen dein Stirnchakra. Anschlielend machst du die Gesten die jeden Aspekt
begleiten. Wihrend Mitraya bringst du die Hinde in Namaskar gegen das Brustbein.
Aum Atma Ravaye namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von dir als mein spirituelles Zentrum mein Leben bereichert.
Wihrend Aum Atma bringst du die Hinde in Namaskar gegen dein Stirnchakra und
wihrend Ravaye legst du deine Fingerspitzen iber deinem Magen, direkt unter das
Brustbein.

Aum Atma Suryaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert meines tiefsten Verlangens mein Leben bereichert. Nach Aum
Atmabringst du wihrend Suryaya die Hinde mit deinen Fingerspitzen auf die Mitte des
Magens.

Vabhe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde
in Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von
Mittel- und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.

Aum Atma Bhanave namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von hellem Licht und Sicht mein Leben bereichert. Nach Awum
Atma bringst du wihrend Bhanave die Handgelenke auf die Wangenknochen, die
Handflichen offen und vor die Augen.

Aum Atma Khagaya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Ungebundenheit und Freiheit mein Leben erhellt. Nach
Auwum Atma bringst du wihrend Khagaya die Arme seitlich ausgestreckt, horizontal, wie
Fliagel, und mit den Handflichen nach oben.

180



Aum Atma Pushne namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert des Wachsens und Erblithens mein Leben bereichert. Nach Aww Atma bringst
du wihrend Pushne die Arme seitlich ausgestreckt und in einem 45 Grad Winkel, mit den
Hinden horizontal und die Handflichen nach oben um zu empfangen.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.

Aum Atma Hiranyagarbbaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, das durch deine
Anwesenheit, der Wert von Reinheit und Originalitit mein Leben bereichert. Nach Aum
Atma bringst du wihrend Hiranyagarbbaya die Hinde in eine Schalenform mit allen
Fingerspitzen genau tber dem Gebiet des Schambeins und den Handflichen zu dir
gedreht, etwas nach oben zugewandt.

Aum Atma Maricaye namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert der Heilung mein Leben bereichert. Nach Aum Atma platzierst du
wihrend Maricaye die Hinde in eine Schalenform mit allen Fingerspitzen auf dem Bauch
(5 cm unter dem Bauchnabel) und den Handflichen zu dir gedreht, etwas nach oben
zugewandt.

Aum Atma Adityaya namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine
Anwesenheit, der Wert von Umhiillung und Verbindung mein Leben bereichert. Nach
Awum Atma Sffnest du wihrend Adityaya die Hinde tibereinander liegend (linke Hand
unten) vor dem Herzchakra.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf das Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.

Aum Atma Savitre namaba - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert von Inspiration und innerer Fiihrung mein Leben bereichert. Nach Aww Atma
machst du wihrend Savitre mit deinen Hinden eine Schalenform und halte sie auf der
Hohe deines Herzens (rechte Hand) und des Bauchs (linke Hand).

Aum Atma Arkaya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir, dass durch deine Anwesenheit,
der Wert von Strahlung und Ausstrahlung mein Leben bereichert. Nach Awm Atma legst
du wihrend Arkaya die Innenseite deiner Handgelenke gegen deine unteren Rippen. Vor
deinem Brustkorb streckst du deine Hinde nach vorne mit den Innenseiten einander
zugewandt.

Auwum Atma Bhaskaraya namaha - Oh meine Seele, ich danke dir dafiir, dass durch deine
Anwesenheit der Wert, bewusst Teil dieser Schopfung sein zu diirfen, mein Leben
bereichert. Nach Awm Atma platzierst du wihrend Bhaskaraya Hinde in Namaskar vor
(aber nicht auf) dein Stirn-Chakra.

Vahe Atma Shanti Saranagati - Oh glorreiche Seele, indem ich dich erfahre und dir danke,
komme ich in eine friedvolle, bereichernde und gliickliche Offenheit. Bring die Hinde in
Namaskar vor dein Gesicht mit den Daumen auf deiner Lippe, Fingerspitzen von Mittel-
und Zeigefinger auf die Stirnchakra und deutlich deinen Kopf beugen.

Aum Shanti Shanti Aum - Dein Frieden ist die wahte Art von allem, auch von mir. Und dir
danke ich fir all den tiefen Reichtum, den ich dadurch erfahre und bin. Dieses Mantra
wird dreimal wiederholt. Leg deine Hinde tiber dein Herz und beug deinen Kopf leicht
nach unten. Am Ende bringst du deinen Kopf in eine aufrechte Position und legst deine
Hinde in deinen Schof3.

é:’(:g.

181



5. Sri Ananda Rasa Album:

Sri Ananda Arati & Sacred Dance Mantra

1. ,,Sti Ananda Rasa“ Sacred Dance Mantra:
Sakraler Tanz

182



Sri Ananda Rasa

Der S7i Ananda Rasa ist ein sakraler Tanz (das Sanskrit-Wort rasa bedeutet Tanz), der
geschaffen wurde, um das S7/ Ananda Mantra zu bereichern. Dieses Mantra und der Tanz
sind dem Wert Ananda gewidmet, einem Wert, der viele Bedeutungen hat, aber meist mit
Gnade, Segen oder dem Erfahren von innerer Freude und Liebe tibersetzt wird. Mit dem
Begrift Ananda konnen viele Bedeutungen verbunden werden, solange sie irgendwie zum
Ausdruck bringen, dass sie dich der Erfahrung von gesegnetem, innerem Gliick néiher
bringen. Es hat damit zu tun, dass du dir deines inneren Reichtums bewusst bist. .Ananda
umfasst einen inneren Reichtum, der zum Menschsein eines jeden Menschen gehért. Ein
innerer Reichtum, den jeder in sich trigt, weil er Teil der Schopfung und des Reichtums
ist, aus dem diese Schépfung entspringt.

Die einfiihlsamen Klinge der Musik und die hingebungsvollen Bewegungen des Tanzes
lassen dich das Schonste, was du als Mensch kennst, Ananda, ehren und entdecken, damit
du das Glick, das es in sich tragt, wirklich feiern kannst. Ananda ist der Sitz deines
inneren Gliicks und steht in Verbindung mit der Liebe deines Herzens und der Hingabe
zum Leben, die daraus entsteht. Das S7/_Ananda Mantra ist eine Ode an diese gliickseligen
Segnungen des spirituellen Herzens des Lebens, wie es auch in dieser Aussage zum
Ausdruck kommt: ,,Das Leben ist der natiirliche Fluss des Verlangens, das Licht, das
dich néhrt und heilt, in dich hineinzulassen, sodass es dich wahrhaftig beantwortet, dich
segnet, dich gliicklich macht und dich von der Dunkelheit befreit, und du dann sowohl
mit der entstandenen Offenheit als auch mit deiner wahren Natur, die dann leuchtet,
zusammen sein darfst, zusammen leben darfst, zusammen gliicklich sein darfst.

Das S7i Ananda Mantra ist nicht dazu gedacht, dein Bediirfnis nach Gliick von aulen her
zu befriedigen, sondern gibt dir eine Handhabe, mit der du von innen heraus angeben
kannst, dass du dich danach sehnst, die wertvolle und gliickliche Ganzheit dessen, was
du bist, frei erfahren zu dirfen. Indem du das Mantra wiederholst, zeigst du deinen
Wunsch und deine Bereitschaft, dich fiir den Wert von Ananda zu 6tfnen, jenseits deiner
Ich-Bedirfnisse und deiner Tendenz, Glick als eine Form von Erfolg und
Erfolgreichsein haben zu wollen.

Mit diesem Mantra gri3t du zunichst ehrerbietig diese Tiefe in dir und ldsst dann Licht
in sie hinein, wodurch du dieser Tiefe einen mehr erfahrbaren Existenzraum gibst. Die
freie Ubersetzung des S7 Ananda Mantras lautet: ,,Oh meine liebe Seele, Quelle der
essentiellen Freude, deinen Glanz bewusst zu spiiren und zuzulassen, erfiillt mich tberall
mit innerem Frieden.”

Wenn du fiir deine Seele empfinglich bist, fithlst du dich viel reicher. Das Leben und du,
kurz gesagt, alles, ist dann schoéner, weil du dann von dem inneren Reichtum des
Friedens, der Harmonie und der Liebe erfiillt bist. Du hast dann nicht mehr so viel Angst,
sondern mochtest, dass der unendliche Reichtum dieser Liebe, des Friedens und der
Freude alle deine Zellen beeinflusst. Innerer Reichtum bedeutet, dass du dich mit den
Werten des tiefsten Schatzes oder des siilesten Nektars aus deinem Inneren erfullt fiihlst:
Ananda.

183



ol o Z.,,Sr1 Ananda Rasa® Sacred
Dance Mantra

Ein Musikstlick, das den Sakralen Tanz ,Sti
Ananda Rasa® inspiriert hat, in welchem dein
Wunsch nach spiritueller Tiefe und einem Leben
voller  Liebe durch  Mantra, anmutige
Bewegungen und Worte ausgedriickt wird.

1. Sri Ananda Rasa arati (19.29 Minuten).
2. Sti Ananda Rasa Mantra (90,58 Minuten).

Sacred Dance Mantra

Anandajay www.anandajay.org/de/albums/sri-ananda-rasa

Track 1: Sri Ananda arat:

— Dein Inneres lieben

Sri Ananda Rasa

Mantra: S77 _Ananda

Freie Ubersetzung: ,,Oh mein tiefstes Wesen, Ozean
von Ananda, Quelle des Glicks, fir dich 6ffne ich
mich.*

Das ganze Musikstiick, das den Tanz unterstitzt, dauert
12 Stunden und beginnt mit der stillen Hingabe an den
Bereich von Ananda in dir wihrend des Arati-Teils.

Sri Ananda ararti

Beim Arati bist du eingeladen, darauf zu achten, dass jegliche Dunkelheit, Finsternis oder
Dichte in deinem Bewusstsein aufweicht und verdunstet. Offne dein Bewusstsein und
erlaube seinem Licht, in deine Tiefen vorzudringen, sodass du auf meditative, auftauende
und erwachende Weise fithlend in der auf Ananda hinweisende Bedeutung des Mantras
verweilen kannst. Das Arati leitet dich als eine Art Meditation vor den Bewegungen des
Tanzes dazu an, alles, was in deiner Wahrnehmung eingeengt ist, aufzuweichen und zu
Offnen. Das Arati ist der Teil der Musik, der auf der Essenz des Mantras und des Tanzes
basiert und der in traditionellen hinduistischen Zeremonien immer von Feuer und Licht
begleitet wird. Indem du dem Licht durch eine Kerze oder der Sonne, die in diesem
Moment in deinen Raum scheint, deine Aufmerksamkeit schenkst, signalisierst du
symbolisch dein Verlangen nach Licht und o6ffnest dein Bewusstsein und deine
Wahrnehmung fiir seine heilende Wirkung.

Das Arati, der er6ffnende, erste Teil der Musik, ist sehr einfach und ruhig und daher
geeignet, genau diesen verinnerlichenden Bewusstseinsprozess zu unterstiitzen. Im S7
Apnanda Aratiwird der meditative Gesang nur von dem Gerdusch eines flieBenden Baches
aus der belgischen Eifel und einigen nachhallenden Ténen einer spanischen Gitarre
begleitet. Das Plitschern des Baches zieht sich durch das ganze Musikstiick und steht fiir
den grundlegenden, natiirlichen und flieBenden Wunsch, den jeder Mensch hat, wieder
vollstindig, gliicklich, voll und leicht sein zu dirfen. Das Arati endet mit den Klingen
des flieBenden Baches und das S7 Ananda Mantra beginnt mit diesen Bachklingen.

184



Track 2: Sri Ananda Rasa Mantra

- Die gliickseligen Segnungen des Herzens

Sri Ananda Rasa

Mantra: S7 ananda jay ananda jay jay shanti aum

Freie Ubersetzung: ,,Oh kostbare essentielle Freude,
dich in mir zuzulassen, erfillt mich mit innerem
Frieden.”

Sri Ananda Rasa mantra

Mit diesem Mantra wird die Freude der spirituellen
Glickseligkeit (Seelengliick) aus der Tiefe deiner
Quelle, durch die flieBende Lebenskraft deines ,,Seins® bis in die Einheit der Hingabe
ausgedriickt. Das Sanskrit-Wort s77 steht fiir eine respektvolle BegriiBung und zeigt an,
dass der Name oder der Begriff, der darauf folgt, glinzt, Wiirde in sich trdgt und eine
chrenvolle Qualitit umfasst. Der Begriff Ananda steht im Sanskrit fir die Essenz des
Gliicks, das Glick des Seins oder das Gliick des Wesentlichen. Das Wort jaya bedeutet
u.a. Erlésung, Sieg oder Segen. Es bekriftigt deinen Respekt fiir das, was danach kommt,
und zeigt noch deutlicher, dass es sich um eine Ode handelt. Das Wort shanti bedeutet
innerer Frieden oder ein harmonisierter Zustand des Seins und weist auf eine tiefe
Erfahrung von Fille, Gewaltlosigkeit und Liebe hin. Der Begriff Aum weist darauf hin,
dass das Gesagte allumfassend und spirituell gemeint ist. Es weist auf die zugrunde
liegende Ganzheit hin, in die dieses Mantra eingebettet ist. Lies beim Zuhoren die
Erfahrungsgeschichte, auf dem das S7 Ananda Mantra basiert, um diesen Wert tiefer in
dich einwirken zu lassen.

Die Kraft und der Einfluss dieses Mantra

o Hilft dir, mit deinem Verlangen vertraut zu werden und den damit verbundenen
Mangel zu durchfiihlen.

o Befreit dich, wenn du dein Verlangen, deine Seele, dein Wesen verloren hast und sie
hinter Schmerz versteckt hast.

o Begleitet dich von der Fixierung und schmerzhaften Gefithlen zur Freiheit des
Gefihls.

o Hilft dir, gefihlsmifBig zu leben und sein zu diirfen.

o Hilft dir, Blockaden, Selbstablehnung und Schwere zu verarbeiten.

Dauer: 21.43 Minuten

Erlebnisgeschichte Sti Ananda Mantra

Das Wasser des Baches gibt immer wieder den kontinuierlichen und nie endenden Fluss
meines Verlangens und dadurch auch die Verbindung mit meiner Seele an. Es flief3t,
sprudelt, brodelt, strémt und bewegt sich ganz natiirlich zum tiefsten Punkt, so wie auch
ich mein Verlangen zum tiefsten Punkt meiner Existenz gebracht haben méchte, um
dort, von meiner Existenz und meinem Sein aus, mit meiner Seele zusammenzusein.

185



Die Geigen interpretieren mein Verlangen und meine tiefen Gefiihle gegeniiber meiner
Seele. Thre Heimwehklidnge wecken meine Sehnsucht. Sie fiihlt sich siil und warm an.
Ich fihle immer diese Verbindung und genau deshalb verspiire ich immer den Wunsch,
ihr so nah sein zu wollen. Die Sehnsucht, zusammen zu sein, hilt mich liebevoll, sensitiv
und offen. Sie ldsst mich nach meinem Geliebten, meiner Seele sehnen.

Wenn ich all das fihle, 6ffnet sich meine Herzgegend und diese Offenheit dehnt sich bis
in mein Becken aus. Dem Liebsten, das ich in meinem Leben kenne, mache ich gerne
eine Liebeserklirung. Eine Liebeserklirung an das, wonach ich mich so sehr sehne, an
das, was so tief und klar in mir ist und dem ich so nah wie méglich sein méchte. Ich
beginne meine Liebeserklirung, indem ich singe: s77 ananda jay ananda jay jay shanti aum.

Ich singe: Oh meine innere Geliebte, du bist das Siileste und Prichtigste, du bist die
seligste, friedvollste Wahrheit und Echtheit, die ich kenne. Nach dir sehne ich mich mit
allem, was ich bin. Auch wenn du immer da bist, auch wenn ich dich immer sptire, die
Sehnsucht verbindet uns und wird nie verschwinden, sondern unsere Verbindung immer
erfahrbar halten. Oh meine liebste Geliebte, alles in mir sehnt sich danach, mit dir
zusammenzukommen. Deshalb gebe ich dir diese Liebeserklirung. Und sie, meine Seele,
antwortet mit aum shanti anm: Mége Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, meine geliebte Blume der Gliickseligkeit, ich fiihle,
wie die Verbindung des Verlangens mich so sehr nach deinem Sein und deinem Ursprung
sehnen lisst. Ich fiihle, was du bist und versptire das Verlangen, das mit dir zu teilen Oh
meine geliebte Seele, ich bin zutiefst offen fiir dich in allem, was ich tue, denke und fiihle.
Mein Verlangen ldsst mich von deiner Schénheit singen, die ich in mir spiire, und von
deiner Tiefe und deinem Wert, den ich in mir spiire. Ich singe von unserer Verbindung,
ich singe von meiner Erfahrung, dass ich von dir herkomme. Dieses Gefiihl ist so zart
und weise. Und sie, meine Seele, sie antwortet mit mit einem noch reicheren Awums Shanti
Auwum: Moge Frieden darauf ruhen.

Ich singe: Oh meine geliebte Seele, ich werde so leidenschaftlich, wenn ich meine
Sehnsucht nach dir fithle. Ich fiithle mich so warm, wenn ich diese Sehnsucht ganz in
mich zulasse, und sie durch meinen ganzen Koérper und mein ganzes Gefiihl fliet, und
mich fir dich 6ffnet. Ich fihle die Ganzheit, in der wir zusammengehéren und in der
ich, wenn ich sterbe, wieder zu dir zuriickkehre. Oh liebste Ananda, du bist meine
schonste Blume, mein reinster Nektar, meine kostbarste Wahrheit, mein himmlischer
Vater, meine Urquelle. Meine Sehnsucht nach dir macht das Leben so wertvoll, wegen
all des inneren Friedens, den ich durch die Sehnsucht nach dir in mir und in uns erfahre.
Und sie, meine Seele, sie gibt mir ein noch deutlicheres Aum Shanti Aum: Mdge Frieden
darauf ruhen.

Ich singe: Oh mein geliebtes Ananda, meine geliebte gliickselige Seele, unsere
Verbindung flieBt durch das Erfahren der Sehnsucht nacheinander immer stirker durch
meinen Koérper und mein Gefiithl. Auch mein Bewusstsein wird durch die Sehnsucht
immer sanfter und verflissigt. Ich singe iiber dich, ich rufe dich an, ich spreche tber
dich, ich etlebe dich. Alles in mitr wird immer offener. Von meinem Herzen bis zu
meinem Becken und meiner Krone, liebe Seele, ich bin bei dir. Und sie, meine Seele,
antwortet mir mit einem noch deutlicheren Aum Shanti Aum: Mge Frieden darauf ruhen.

186



Ich singe: Oh meine geliebte Seele, alles wird noch offener fiir die Liebesenergie meines
Verlangens, fir unsere Verbindung. Das wird von einem intensiven Frieden begleitet,
der bis in alle meine Zellen hinein prickelt. Die Offenheit dieses Verlangens ldsst mich
niher an dich heranriicken, deine Glickseligkeit kann nun in mich hineinflieBen und wir
sind durch das Verlangen unsererer Liebe noch intensiver miteinander verbunden. Oh
meine geliebte Seele, du beruhigst mich mit deiner Glickseligkeit, du erfiillst alle meine
Winsche, wenn du in mich hineinflie3t. Oh Geliebte, danke, flieBe in mich hinein und
tille mich aus. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie mit mit 577 ananda, jay ananda
Jay jay shanti anm singt: Mge gliickseliger Friede darauf ruhen.

Die Gitarre, die jetzt deutlicher dazu kommt, gibt an, welche Berithrungen und welche
tiefere Sanftheit ich erfahre, wenn ich den Nektar der Seele in mich hineinflieBen lasse.
Die Gluckseligkeit von Ananda flieft durch das FluBbett meines Verlangens in mich
hinein und berthrt mich. Sie ldsst alles in mir aufspringen und ldsst zu, dass alles in mir
bertihrt und losgelassen wird. Ich danke dir fiir alles, was du mir durch mein Verlangen
in diesem Moment gibst. Ich bin offen fiir dich und empfange dich mit Ehrerbietung.
Ich bete, wihrend ich dich zulasse, deine Friichte erfahre und mich an unsere Gleichheit
erinnere. Oh meine geliebte Ananda, du bist bei mir, und jetzt durch mein Verlangen im
Austausch mit mir. Und sie, meine Seele, antwortet mir, indem sie abwechselnd mit mir
singt 577 ananda, jay ananda jay jay shanti aum: Moge gliickseliger Frieden darauf ruhen.

Auch im letzten Mantra, das ich singe, wiederhole ich: Oh Geliebte, nimm meine
Hingabe von mir an und erfiille meine menschliche Gestalt, die diese Vereinigung mit
dir erfahrbar macht. Oh meine Geliebte, ich weil3 nicht, wie ich es sagen soll, aber ich
liebe dich innig. Ich liebe dich so sehr, dass ich das nur wiederholen und singen kann.
Ich liebe dich und das Verlangen, das uns so tief miteinander verbindet. Ich hore in dieser
Offenheit und Erfiillung meinen inneren Wert und meine Echtheit vor Freude jubilieren.
Und auch sie, meine Seele, jubelt vor Vollkommenbheit, die sie mit Ananda und ihrer
vollen Erfahrung des Einsseins zum Ausdruck bringt. Sie gibt sich ganz diesem Ausdruck
ihres inneren Glicks hin, sie ist vollkommen gliicklich.

Langsam geht die Hingabe in tiefe, geheilte Harmonie und beruhigende, aber wache
Rubhe tber, in der meine Sehnsucht nach der Seele als erfillte Wahrheit bleibt und meine
Seele und ich in stiller Freude und innerem Gliick zusammen sind. In dieser Stille
verweile ich, gesegnet von, mit und in Ananda, in Verbindung mit meiner Seele, in
Beziehung mit meinem Ursprung.

In dieser erfillten Stille 6ffne ich mich wieder fiir das flieBende, lebendige Wasser, das
an allem vorbei bis zum tiefsten Punkt flie3t. Das Wasser nimmt alle Verginglichkeit mit,
lasst aber die Wahrheit des ,,]Da-Seins® in ihrer Reinheit als das Murmeln des flieBenden
Wassers zuriick. Der Fluss des Wassers veridndert sich jeden Moment, so wie die Zeit
und das Leben, und so 6ffne ich mich fiir das verbleibende Gerdusch des Wassers, flr
das ,,Da-Sein®“. Erfillt von der Freude und dem Licht der Beseelung, lasse ich mich an
den tiefsten Punkt in mir tragen, wo ich bin und mit meiner beseelten Anwesenheit
zusammen sein kann. Und sie, meine Seele, sie ist in mit, mit mir und bei mir. Sie ist ich
und ich bin sie, Ananda.

187



6. Chakra Resonance Alben:

14 Chakra-Energie-verstirkende Ragas

1. Resonances of Grounding:
Ragas fiir das Muladhara-Chakra — das Wurzelchakra

2. Resonances of Being:
Ragas fiir das Svadhisthana-Chakra — das Sakralchakra

3. Resonances of Living:
Ragas fiir das Manipura-Chakra — das Magenchakra

4. Resonances of Love:
Ragas fiir das Anahata-Chakra — das Herzchakra

5. Resonances of Joy:
Ragas fiir das Vishuddhi-Chakra — das Kehlkopfchakra

6. Resonances of Light:
Ragas fiir das Ajna-Chakra — das Stirnchakra

7. Resonances of Peace:
Ragas fiir das Sahasrara-Chakra — das Kronenchakra

188



Chakra Resonance Ragas

Die Chakra Resonance Ragas sind eine Form des Nada Yoga (Nada bedeutet Klang oder
Ton), die dich durch Téne und Klinge mit deiner Essenz (Yoga) verbinden. Diese voll
instrumentalen Musiksticke mit Tanpura, Swaramandala und Nadatarangini
unterstiitzen dich dabei, fiir ein meditatives, offenes Bewusstsein empfinglich zu werden.
Durch ihre Frequenzen und Obertdne, die du teilweise nicht einmal héren kannst, haben
die Musikstiicke eine spezifische, heilende Wirkung auf deine Chakren und von dort aus
auf die energetischen, emotionalen, mentalen und physischen Ebenen deines
Menschseins. Diese Musikstiicke eignen sich daher gut, um eine meditative Atmosphire
zu erzeugen und kénnen deine Meditation unterstiitzen, indem du vor der Meditation
ein paar Minuten lang Tanpura-Klidnge horst, um die Spuren dessen, was du vorher getan
hast, abflieBen zu lassen und empfinglicher fiir die emotionalen Werte und Tiefen zu
werden, die durch die Meditation in dir erwachen kdonnen.

Das Sanskrit-Wort Raga bedeutet wortlich tibersetzt Stimmung, Atmosphire, Gefiihl
und Tonhohe. Raga steht also fir Stmmung und Tonlage. Als Hintergrund und
musikalische Einbettung verwenden diese Ragas immer eine Tanpura in einem speziellen
Tonbereich (Raga). Es gibt verschiedene Arten von Tanpuras, u.a. minnliche, weibliche
und Bass-Tanpuras. Ihr Klang wird auch dadurch bestimmt, wo sie in Indien hergestellt
werden und wie viele Saiten sie haben. Normalerweise haben sie vier Saiten, aber es gibt
auch Tanpuras mit finf oder sechs Saiten. All diese Aspekte beeinflussen die
Atmosphire, die von den Tanpuras mit ihrer verfeinerten Wiedergabe ausgedriickt wird.
In zwei Ragas wird statt der Tanpura die Nadatarangini (Sanskrit fur Klangwellen)
verwendet, die mit ihren vielen Saiten ein umfassendes Resonanzspiel erzeugt. Oft wird
im Hintergrund der Tanpura ein Shruti (Sanskrit fiir Klang, das Gehorte) verwendet, das
als Triager fir die bewegten Toéne und Obertone der Tanpura dient. Wenn das
Swaramandala zusammen mit der Tanpura verwendet wird, entsteht eine tiefere
energetische Bandbreite an Klingen.

Die Chakra Resonance Ragas sind eine Reihe von 14 Musikstiicken, von denen jedes eine
bestimmte ,,Stimmung® oder auf Sanskrit ,,Raga®, eine Stimmung oder Beriihrung,
interpretiert. Ihre tieferen Wirkungen werden im Folgenden in die sieben wichtigsten und
bekanntesten Chakren (Speicher-, Sammel- und Verteilungsorte deiner Lebensenergie)
eingeteilt, beginnend mit deinem Beckenboden in einer Linie mit der Wirbelsiule. Jedes
Chakra beherbergt eine eigene Art von Energie, die sich besonders auf deine
Wahrnehmung und dein Handeln auswirkt, sowohl kérperlich und emotional als auch
mental und spirituell. Die Ragas stimmen dich auf diese kraftvollen Energien ein, die in
dir wirken, wobei deine Dankbarkeit und Liebe fur diese wesentlichen Werte deines
Daseins, die nachfolgend fiir jedes Chakra beschrieben werden, ihre Energien noch
deutlicher zum FlieBen bringen. Fir alle Stiicke wird anschlieBend angegeben, auf was
sie heilend einwirken.

189



Resonances of Grounding Resonances Of GfOU.ﬁdiﬂg

— Ragas fiir das Muladhara-Chakra — das
Wurzelchakra

1. Tanpura male in A-low (29.09 Minuten)
2. Tanpura male 5-string in F# (37.37 Minuten)

Album-Info:

www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-grounding

tagas for the muladhara chakra

Anandajay

Das Wurzelchakra

Das Wurzelchakra wird im Sanskrit muladbara chakra genannt. Das Sanskritwort mula
bedeutet Wurzel und das Wort adhara bedeutet Stiitze, also wortlich Ubersetzt: die
Wurzel, die dich stiitzt. Dieses Chakra steht fiir das Ubetleben, die Erdung, die
Konkretheit und den Frieden der irdischen Stille und zeigt sich in starkem Lebenstrieb
und koérperlicher Prisenz, umfasst aber auch die Kraft des unbewussten und
materialistisch orientierten Funktionierens. Es trigt die Energie in sich, die als
Inkarnation und von dort aus als Ausgangspunkt fiir deine weitere Entwicklung dient.
Hier bewegst du dich noch nicht wirklich bewusst, sondern ruhst im Sein. Indem du
diesem Chakra etlaubst, sich zu 6ffnen, nutzt du dankbar Ruhe, Stille, Stabilitit,
Getragenheit, Erdverbundenheit, Erfahrungstiefe, Existenzwert und Urspringlichkeit.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Muladhara-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu
verfeinern, damit du ihren unterstitzenden, nihrenden und heilenden Wert wieder
stirker in deinem Etleben erfahren kannst, und sie eine Rolle in deiner Lebensweise
spielen kénnen.

Track 1: Tanpura male in A-low

e Hilft dir, eine Beziehung zur Erde, zu deinem Menschsein und zur Welt einzugehen.
e  Hilft dir zu lernen, dein Ego, deinen Willen und dein Machtbediirfnis loszulassen.
e  Hilft dir, bei dir zu bleiben und die Freude der Demut kennenzulernen.

Track 2: Tanpura male 5-string in F*

e Hilft dit, zu lernen, im Bauch zu atmen und meht zu dir selbst zu kommen.
e Hilft dir, die Erde tiefer zu lieben und auch die Unterstiitzung, die sie dir gibt.
e  Befreit den Steilbeinpunkt von Spannungen und hilft dir, befreiend zu weinen.

190



Resonances of Being Resonances Of Belﬂg

— Ragas fiir das Svadhisthana-Chakra — das
/ Sakralchakra

N\

A
| _*f&‘\'-/'

. | 1. Tanpura male & female duet in A-low
,/ e (30.33 Minuten)
N\ _ 2. Nadatarangini duet en E (26.44 Minuten)
—”
Album-Info:

Ragas for the svadhisthana chakra WWW,anandajay,Org/de/a/bumS/fesona”CGS’Of’be’hQ

Anandajay

Das Sakralchakra

Das Sakralchakra, auch Identitits-, Geschlechts- oder Sakralchakra genannt, hat den
Sanskrit-Namen svadbisthana chakra. Sva bedeutet ,,das, was zu thm geh6rt™ oder ihm
eigen ist, und das Wort adbisthana bedeutet Wohnsitz, also wortlich tibersetzt: Wohnsitz
des Eigensten, des Wesentlichsten. Dieses Chakra trigt die Energie deiner Individualitit,
Identitit und Sexualitdt und befindet sich im Bereich der Geschlechtsorgane und des
Unterbauchs. Indem du dem Svadhisthana-Chakra erlaubst, sich mehr zu 6ffnen, nutzt
du dankbar seine anregende Lebendigkeit, eine sinnlichere Sexualitit, den heilenden
Einfluss des ,,Da-Seins*, die ungeahnte Bandbreite des Schénen wie des Hisslichen, das
unvergleichliche Gefiihl, wirklich nach Hause zu kommen, und die Selbstliebe und die
Liebe zum Leben.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Svadhisthana-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu
verfeinern, damit du ihren kraftgebenden, nihrenden und heilenden Wert wieder stirker
in deiner Erfahrung erleben und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen lassen kannst.
Die folgenden Musikstiicke haben in dieser Hinsicht ihre ganz eigene Wirkung:

Track 1: Tanpura male & female duet in A-low

e Bringt deine Identitit in Kontakt mit deiner Kraft und Liebe.
e  Hilft dabei, Liebeskummer zu verarbeiten und zu lernen, Kimpfe aufzugeben.

o Verbindet deine Sexualitit mit deinem Steillbein und deinem Basischakra, sodass
Frieden entsteht.

Track 2: Nadatarangini duet en E

e Hilft bei einem Bediirfnis nach Bestitigung und Geborgenheit.
e Heilt deine Sexualitit von unnatiirlichen Spannungsfeldern.
e [asst dich die Besonderheit deiner Identitit mit mehr Schonheit betrachten.

191



Resonances of Living Resonances Of LlVlIlg
— Ragas fiir das Manipura-Chakra — das
Magenchakra
@ 1. Tanpura male & shruti in B (34.57 Minuten)
N 2. Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings
in C# (38.25 Minuten)
_ Album-Info:
flaggs fos {l"' 2 'i':i_""”"" I www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-living
£ n;mLJM.\'
Das Magenchakra

Das Magenchakra, auch bekannt als Solarplexus-Chakra, wird im Sanskrtit zanipura chakra
genannt. Mani bedeutet Juwel und das Wort para bedeutet Stadt oder gro3es Gebiet, also
wortlich tibersetzt: ,,Juwelenstadt®. Seine Energie ist als das Ego mit seiner Kampfkraft
und als die Kraft deiner Anwesenheit zu erkennen. Die Entfaltung des Manipura-Chakras
gibt dir die Kraft, dem Leben zu begegnen, es auf dich zukommen zu lassen, und
entdeckend mit ihm umzugehen. Seine heilende Ausstrahlung hilt dich geschiitzt und
gesund, und sein wundersames Ich-Bewusstsein gibt dir Entwicklungsraum, Ausdauer
und den Raum, die Dinge so lange zu durchfihlen, bis du sie verstehst, es wirkt heilend
auf deine Angste und Unsicherheiten und gibt dir den Mut, deinen individuellen
spirituellen Lebensweg zu gehen.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Manipura-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu
verfeinern, damit du ihren lebensspendenden und heilenden Wert wieder stirker in
deiner Erfahrung erlebst und sie in deinem Lebensstil eine Rolle spielen lassen kannst.

Track 1: Tanpura male & shruti in B

e Verbindet dich mit der Kraft deiner Vorfahren, der Evolution und dem Ganzen.
e Befreit dich von der , kraftverschlieBenden® Wirkung der Selbstablehnung.

e  Befreit deine Tatkraft von Hemmungen und Unsicherheiten und entspannt deinen
Magen, deinen Bauch, deinen Atem, sowie dein Handeln von Schmerzblockaden.

Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in C*

e Reinigt deine Wirbelsiule von Verspannungen und Energiestagnation und
ermoglicht es dir, aus deiner Mitte heraus zu leben.

e Entspannt und erweitert deine Aura und bringt dein Magenchakra zum Strahlen.
o Beftreit dein Handeln von subtilen Schmerzblockaden.

192



Resonances of Love Resonances Of Love

A — Ragas fur das Anahata-Chakra — das
m;

Herzchakra

1. Tanpura male 5-string & swaramandala in F#

(37.37 Minuten)
2. Tanpura male - female & shruti in D
7 w (34.24 Minuten)
Ragas for the anahat chakra
Anandajay Album-Info:

www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-love

Das Herzchakra

Das Herzchakra wird im Sanskrit anabata chakra genannt. Das Sanskritwort ana bedeutet
nicht und das Wort abatha bedeutet geschlagen, also wortlich Gbersetzt: unberiihrbar, ein
Bereich, der nicht vom persénlichen Wettstreit bertihrt wird. Dies ist die Energie der
Empathie, die die gefiihlsmifBige Erfahrung tiber das Persénliche des Egos erhebt.
Das Herzchakra hat mit Liebe zu tun, mit Beziehungen, mit Zuneigung und Mitgefiihl
und mit dem Gliick, das du empfindest, wenn du aus, mit und in der Liebe lebst. Die
Entfaltung deines Anahata-Chakras erweicht dein Ego und seine Handlungen, gibt allem,
was du bist, Raum, ldsst ein Gliicksgefiihl entstehen, weil du dich geliebt fiihlst, und ldsst
dich spiiren, wie schén es ist, andere so respektvoll lieben zu kénnen.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Anahata-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu
verfeinern, damit du ihren liebevollen, nihrenden und heilenden Wert wieder stirker in
deinem Erleben erfahren kannst, und sie eine Rolle in deiner Lebensweise spielen lasst.

Track 1: Tanpura male 5-string & swaramandala in F*

e Verbindet dich mit dem Zentrum des Chakrensystems und ldsst dich darauf
vertrauen, dass das Leben gutartig ist.

e Entspannt dein Herzchakra und von dort aus die Verbindung zwischen deinem
Herz- und Magenchakra, zwischen Liebe und Handlung.
e Entlastet das Herz von Herzschmerz und lisst dich die Liebe wiederentdecken.

Track 2: Tanpura male & female & shruti in D

e Hat eine heilende Wirkung auf das Anahata Chakra (*) am Riicken.

e Verringert die Auswirkungen deiner Konditionierung auf die Liebe und férdert den
Wert der Toleranz.

o  Offnet Blatt fir Blatt den Lotos deines Herzens.

193



Resonances of Joy Resonances OfJOY

— Ragas fir das Vishuddhi-Chakra — das
Kehlkopfchakra

1. Tanpura female & shruti in G (34.54 Minuten)
2. Nadatarangini solo in E (28.11 Minuten)

Album-Info:

www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-joy

Ragas for the vishuddhi chakra

Anandajay

Das Kehlkopfchakra

Das Kehlchakra wird im Sanskrit vishuddbi chakra genannt. Das Sanskrit-Wort 2/ bedeutet
,hinter allen Vergleichen® und das Wort shuddhi bedeutet Reinigung, also wortlich
tbersetzt: tiefe Reinigung. Da es sich hierbei um spirituelle Werte handelt, bezieht sich
diese Reinigung auf eine Form der Reinheit, die jenseits der Dualitdt (Vergleiche) liegt,
und wenn du tiber die Dualitit hinauskommst, fithlst du dich nicht mehr geteilt, sondern
ganz. Es geht also um Heilung, und da es um den Halsbereich geht, hat diese Heilung
mit Kommunikation, Ausdruck und einer richtigen Verbindung zwischen dem Kopf und
dem Rest des Korpers zu tun.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Vishuddhi-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu
verfeinern, damit du ihren freudigen, nihrenden und heilenden Wert wieder stirker in
deinem Erleben erfahren und in deinem Lebensstil eine Rolle spielen kannst.

Track 1: Tanpura female & shruti in G

e Hat eine heilende Wirkung auf die Freiheit des Vishuddhi-Chakras (>) am Riicken
und férdert die Kreativitit.

e Macht den Beckenbereich sanfter und fordert das AuBern von Zirtlichkeit und
sensitiven Gefuhlen.

e Ermoglicht eine fliissigere Kommunikation, die der Tiefe deiner Sexualitdt
entspricht.

Track 2: Nadatarangini solo in E£
e  Befreit das Kehlchakra von Spannungen und Hartnidckigkeit.

e Bringt Vertrauen in den kontinuierlichen Fluss des Lebens und in den Gebrauch
deiner inneren Stimme.

e Erweitert deine Aura um den Halsbereich, die Schultern und den Kopf.

194



Resonances of Light Resonances Of nght
— Ragas fiir das Ajna-Chakra — das

'{ A "f! /q .
:\\\\\\W /7 7 z%f Stirnchakra

_g..,,& 4, ,5/{‘# | 1. Tanpura male - female duet & shruti in B
S (34.48 Minuten)
f_:_/"-?'/'/?“ \\\%@g 2. Tanpura male 5-string in C# (35.38 Minuten)
Z AN
PR Album-Info:

o PO www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-light
AAgas 1or 1€ a)na chakra

Anandajay

Das Stirnchakra

Das Stirnchakra, auch als drittes Auge bekannt, wird im Sanskrit gjna chakra genannt. Das
Sanskrit-Wort ajna bedeutet wahrnehmen oder kontrollieren. Schlief3lich bestimmt deine
Wahrnehmung deine Sichtweise und deine Sichtweise steuert dein Denken und Handeln.
Diese Energie erkennt man an der Klarheit der Weisheit und des Respekts in deinem
Verhalten und an den Einsichten tber das Wahre hinter dem Unwahren, die du auch
durch deine Intuition erhiltst. Wenn sich das Ajna-Chakra weiter 6ffnet, nutzt du
dankbar das immer klarere Verstindnis aller Zusammenhinge im Leben, das kosmische
Licht, das dich auf vielfiltige Weise bereichert und erleuchtet, die Weisheit, die dein
Handeln einfiihlsamer und harmonischer macht, den befreienden Charakter dieser
Klarheit und die erhellende Erkenntnis der Beseelung, die du dann erféhrst.

Die Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit dem Ajna-Chakra als
Energiequelle zu vertiefen, damit du ihren erleuchtenden und heilenden Wert wieder
stirker in deinem Erleben erfihrst und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen ldsst.

Track 1: Tanpura male & female duet & shruti in B

o Offnet und entspannt die Verbindung zwischen der Riickseite deines Kopfes und
der Vorderseite deines Herzens.

e Macht dich milde gegentiber deiner Vergangenheit und bietet neue Einsichten.

e Entspannt die Ohren, den Hals, die Kehle und die Schulter-Nacken-Verbindung
und wirkt freigebend tber die Schultern in deine Hinde.

Track 2: Tanpura male 5-string in C*

e  Reinigt und heilt das Stirnchakra und schenkt dir Vertrauen in deine Wahrnehmung.
e Bringt Frieden und hilft dir dadurch, dich mehr so zu akzeptieren, wie du bist.

e Befreit dich von deinen personlichen Interpretationen und gibt dir eine
umfassendere Selbstwahrnehmung,

195



Resonances of Peace Resonances Of Peace
— Ragas fiir das Sahasrara-Chakra — das

’é' ;ﬂ “' Kronenchakra

¥ ) 1. Tanpura male & swaramandala in C#
-\ s (28.12 Minuten)
T 2. Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings
/ Y \ in F# (35.19 Minuten)
Album-Info:

Ragas for the sahasrara chakra

www.anandajay.org/de/albums/resonances-of-peace

Anandajay

Das Kronenchakra

Das Kronenchakra oder Scheitelchakra wird im Sanskrit sabasrara chakra genannt.
Sabasrara bedeutet tausend und weist auf die Unendlichkeit, den unbegrenzten,
kosmischen Wert und die Weite dieses Chakras hin. Die Energie dieses Chakras besteht
nur aus reinem Bewusstsein und bringt dich in Kontakt mit der reinsten Weisheit deines
Menschseins, sie ist unbegrenzt wie eine Art kosmisches Bewusstsein. Diese Energie hat
nichts mehr mit persénlicher Entwicklung zu tun, sie lisst das hinter sich und erleuchtet
nur noch das Ganze als Inspirationsquelle fiir deinen spirituellen Weg und fir die
Erleuchtung des Beseelten in dir. Das Sabasrara-Chakra 6ftnet dich fiir den Einfluss des
wahren Friedens, der dich jenseits jeder Dualitit die Ganzheit der Existenz erfahren lésst,
des alles erhellenden Lichts, das dich wacher und seelenbewusster macht, und des
Friedens, der als ultimative spirituelle Begleitung angenommen werden kann.

Die Resonanzen der beiden Ragas auf diesem Album dienen dazu, deine Verbindung mit
diesen Energien und dem Ajna-Chakra als Energiequelle zu vertiefen und zu verfeinern,
damit du ihren erleuchtenden, nihrenden und heilenden Wert wieder stirker in deinem
Erleben erfahren und in deiner Lebensweise eine Rolle spielen lassen kannst.

Track 1: Tanpura male & swaramandala in C*

e Entspannt das Kronenchakra und beruhigt erhShte geistige Aktivitit.
o Lisst dich mehr in Frieden kommen mit dem, was du bist.
e  Hilft dir, dich mit allem um dich herum aus einer inneren Tiefe heraus zu beteiligen.

Track 2: Tanpura duet male 5-strings & male 4-strings in F*
e Offnet dein Nervensystem, verbindet alle Chakras mit einer spirituellen Dimension
und ermdglicht es dem Basis-Chakra, alle anderen Chakras zu unterstiitzen.

o  Offnet die Chakren fiir unbekannte Energien und dehnt die Grenzen deiner Aura aus.
e Schenkt Frieden durch Hingabe an das unbekannte, volle Leben.

196



197



Anandajays Bucher

198



1. Deutschsprachiges Buch

1. Erwachendes Bewusst-Sein: Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga
Ein liebevoller Weg zu deinem inneren Selbst

199



Erwachendes Bewusst-Sein -

Frwachendes Bewusst-Sein .
Selbsterkenntnis durch Jnana-Yoga

Dieses Buch ist ein Handbuch fiir alle, die durch
Selbstpriifung  und  Selbsterkenntnis das
Wesentliche in sich und im Leben suchen.

133 Seiten

Mit diesem Buch macht Anandajay jedem, der

sich mit Yoga befassen méchte, Yoga unterrichtet
oder sich spirituell entwickeln méchte, ein groBes Geschenk. Er ldsst die tiefe Weisheit
aus welcher Yoga entstanden ist, spiirbar werden und begleitet uns mit seinen klaren und
liebevollen Worten von der Oberfliche bis in die unendliche Tiefe unseres Menschseins.
In diesem Buch lisst Anandajay uns anhand von ganz alltiglichen Beispielen erfahren,
was Jnana-Yoga bedeutet: Erkenntnis des Wesentlichen. Dieser Yoga méchte uns wieder
in Verbindung mit unserer Seele bringen.

Im ersten Teil wird gekiirzt der traditionelle Jnana-Yoga besprochen und in verstindliche
Begriffe iibersetzt. Im zweiten Teil bespricht Anandajay verschiedene erkennbare
Themen und Lebensfragen, denen ein Mensch auf der Suche nach seiner wahren
Identitit begegnet. Nach jedem Thema wird die Parallele zwischen Jnana-Yoga und
Hatha-Yoga erklirt. Die Asanas (Yogahaltungen) sind dabei das Mittel, um bewusst zu
werden von unseren Gewohnheiten und Uberzeugungen die uns gefangen halten. Hierin
wach werden und liebevoll damit umgehen, 6ffnet den Weg zum inneren Selbst.

Er lenkt unsere Aufmerksamkeit auf jene Gebiete und Gedankenginge, die wir
normalerweise nicht beachten, die uns jedoch in unseren Gewohnheiten und
Uberzeugungen gefangen halten. Und wenn wir uns davon bewusst werden, ist unsere
erste Neigung, dies als unerwiinscht zu erfahren und es abzuweisen. Deshalb beginnt
Yoga von seinem Ursprung her mit Meditation, mit unserer Bereitschaft, uns wieder zu
verbinden mit unserer inneren Mitte. Von da aus weitet sich das Herz, 6ffnet sich das
Bewusstsein und entsteht ein geduldiges Fithlen. Wir nehmen wieder alles als neu wahr.
Dann kénnen wir unserer Realitit begegnen und sie in uns zulassen. Auch verschwindet
dann jegliche Abweisung oder Verurteilung und sind wir bis in unser Innerstes
empfinglich und nach auflen hin voll Mitgefiihl offen.

Jnana Yoga
Jnana-Yoga wird im Westen nicht so oft unterrichtet. Meistens kennt man den Hatha-

Yoga und dieser wird eventuell auch ausgeiibt. Anandajay habt deshalb zu jedem Thema
am Ende eine Parallele zum Hatha-Yoga gezogen, damit wir die Erkenntnisse des Jnana-

200



Yoga auch hier gewahr werden kénnen. Hoffentlich wird dadurch die Spiritualitdt des
Hatha-Yoga wieder richtig und besser verstanden.

Es ist typisch westlich, sich nur mit dem Hatha-Yoga zu befassen, ohne die anderen
Formen des Yoga zu kennen oder zu integrieren. Indem Anandajay immer wieder eine
Parallele zieht, mochte er aufzeigen, dass die verschiedenen Formen des Yoga eigentlich
tibereinstimmen, auch wenn sie einen unterschiedlichen Blickwinkel haben. Es geht dabei
um das Loslassen auf unterschiedlichem Niveau von dem, was nicht notwendig ist. In
wirklicher Ruhe erfahren wir Entspannung und in der Entspannung lernen wir unseren
wahren Wesenskern kennen.

Jnana-Yoga ist das Yoga der Erkenntnis des Wesentlichen. Jnana-Yoga verlangt Klarheit
des Bewusstseins, so wie Hatha-Yoga die bewusste Entspannung und Klarheit des
Korpers verlangt. Jnana-Yoga wird oft nur im Zusammenhang mit indischen religiésen
Schriften oder philosophischen Kommentaren gelehrt. Obwohl man anhand der Texte
zu den gleichen Wahrheiten gelangen kann, ist Anandajay vom Alltag ausgegangen.

Er lenkt die Aufmerksamkeit auf jene Gebiete, die wir normalerweise nicht beachten und
hofft, dass neue Horizonte zu neuen Erkenntnissen und neuen Tiefenbereichen des
Menschen fihren werden.

Die Erkenntnisse, die er beschreibt, sind eigentlich Bewusstseinsblitze, in denen
Denkweisen und Unwahrheiten zur gleichen Zeit vollstindig durchleuchtet werden.
Diese Wahrnehmungen finden in den Momenten statt, wo das Personliche, das Ich
abwesend ist. Wahrheit ist nun mal nichts Persénliches. Das bedeutet iibrigens nicht,
dass Jnana- Yoga unpersonlich ist. Er richtet sich gerade an die Personlichkeit mit dem
Ziel, Klarheit tiber die dahinter verborgenen persénlichen Neigungen und Motivationen
zu verschaffen und so die personlichen Beschrinkungen durchlissig zu machen.

Jnana-Yoga ist nicht die Kunst des Rationalisierens. Wahrheit ist Weisheit und es kann
keine Weisheit entstehen, wenn das Licht des Bewusstseins nur bis in den Kopf
zurlickgedringt wird. Reine Vernunft oder Rationalitit ldsst den Menschen verarmen. Im
Jnana-Yoga ist der Intellekt nur der Ubersetzer tieferer Wahrnehmung.

Um uns mit Jnana-Yoga beschiftigen zu kénnen, werden wir unser Bewusstsein, unsere
Sensibilitit und Empfindsamkeit 6ffnen mussen, damit wir uns mit Gefithlswirme
untersuchen kénnen. Ohne die Wirme des Herzens und der Sensibilitit des Gefiihls ist
das Bewusstsein zu sehr auf das Personliche bezogen. Das Wahre kann dann einfach
nicht erkannt werden.

Anhand dieses Buches moéchte Anandajay in dieser Offenheit zu zeigen, dass unsere
Wahrnehmungswelt durch oft falsche Werte und Bilder bestimmt wird, und dass diese
nur mit Hilfe der Erkenntnis losgelassen werden kénnen. Es ist deshalb sinnvoll, die
Fragen und Themen, die behandelt werden, erst selbst mit dem Herzen zu empfinden
und zu Uberdenken. Wihrend der Selbstbesinnung miissen wir den Mut haben, alles was
wir empfinden und denken in Augenschein nehmen zu dirfen. Denn wenn wir von
vornherein bestimmte Aspekte von uns selbst abweisen, kénnen wir sie nie richtig
priifen.

201



Jeder Mensch hat seine eigene Biirde und seine eigenen Probleme. Waihrend der
Selbsterforschung lenken wir unsere Aufmerksamkeit nicht so sehr auf die
Vergangenheit und auf die Frage, warum wir diese Probleme haben, sondern wir gehen
von unserer Gegenwart aus weiter auf die Suche nach unserem Inneren. Erst dann gibt
es ein spirituelles Wachsen oder Jnana-Yoga.

Zum Schluss méchte Anandajay auf eine Gefahr hinweisen, die bei Jnana-Yoga entstehen
kann. Wenn wir Erkenntnisse tiber eine bestimmte Situation gewonnen haben, neigen
wir dazu, diese wiederum bei dhnlichen Situationen anzuwenden. Ein Automatismus
wird dann losgel6st um von dem Nichsten ersetzt zu werden.

Der Bedarf an fix und fertigen Losungen ist grof3, weil wir uns lieber nicht mit jeder
neuen Situation wieder auseinandersetzen wollen. In der Jnana-Yoga geht es aber nicht
darum, Situationen zu I6sen oder zu entfernen, sondern es geht darum, sie zu verstehen
und zu erkennen. Selbsterforschung darf nicht in Schlussfolgerungen miinden, denn das
werden wiederum neue Automatismen. Untersuche mit einem stindig offenen
Bewusstsein.

Jnana-Yoga als Selbsterforschung ist auf das verschleierte Gebiet zwischen
Personlichkeit und das Innere gerichtet. Dieses Buch ist gedacht als ein Priifstein, in dem
der Leser Bestitigung, Unterstitzung und Anregung finden kann, um sich in seiner
Essenz kennenzulernen.

Was kann Jnana-Yoga fiir uns bedeuten?

Jnana-Yoga ist die Verbindung mit uns selbst tiber die Selbstreflexion, Selbsterforschung.
Wir lernen das Wahre vom Unwahren zu trennen, das Bleibende vom Verginglichen und
das Wesentliche vom Persénlichen. Mit Hilfe dieses Unterscheidungsvermogens
entstehen Einsichten und Selbsterkenntnis.

Jnana-Yoga stellt die Frage: ,,Wer bin ich*? Wihrend wir diese Frage stellen, wird die
Aufmerksamkeit nach innen gelenkt, wodurch wir dann immer mehr das fallen lassen,
wovon wir einsehen, dass wir das nicht wirklich sind.

Die Frage selbst und die Auseinandersetzung damit zeigen uns den Weg unserer
Selbsterforschung, wodurch wir mehr in eine Beziehung kommen kénnen mit dem, was
wir witklich sind.

In der Selbsterforschung wird Ajnana, das bedeutet Nichtwissen, immer deutlicher
werden. Wir halten uns meist sehr an Meinungen und Bedingungen fest, aber wir werden
feststellen, dass gerade diese der Verbindung mit dem Wesentlichen im Wege stehen.

Durch das Unterscheidungsvermégen und die daraus entstehenden Einsichten wird die
Unwissenheit und Verschlossenheit abnehmen. Wenn wir dasjenige, was uns von uns
selbst wegholt, loslassen kénnen, entsteht mehr innere Ruhe und kénnen wir von da aus
die Beziehung mit dem Wesentlichen eingehen. Und das ist Yoga. Dieses Buch kann als
Anleitung benutzt werden von denjenigen, die Selbst-Erforschung ernst nehmen und auf
der Suche nach Wahrheit sind.

202



Was ist Jnana-Yoga?

Das Wort Jnana kommt aus dem Sanskrit. Es ist verwandt mit dem lateinischen gno (-
scere) und dem griechischen gno (-stikos) und bedeutet: tiefgehendes und intuitives
Wissen, Einsicht, Erkenntnis, Lebensweisheit. Auch die endgiltige Realitit wird Jnana
genannt.

Jnana ist die tiefere Kenntnis. Sie hat nichts zu tun mit Bicherkenntnissen, aber bezieht
sich auf Lebensweisheit und Einsicht in die tieferen, fast verborgenen Lebensgesetze. Es
ist die Kenntnis der Wahrheit, frei von persénlicher Vorliebe oder Abneigung. Es ist
Kenntnis von dem, was schon da ist, aber noch nicht immer so klar gesehen wird. Jnana
steht auch fiir die Fihigkeit, die Wahrheit von Unwahrheit unterscheiden zu kénnen.

Yoga bedeutet verbinden, eins-werden mit dem, was du wirklich bist. Wir kénnen dies
unseren Wesenskern, das Wesentliche, das Selbst oder das Géttliche in uns nennen. Yoga
bedeutet auch Aufmerksamkeit. Aufmerksamkeit kann uns verbinden mit dem, was uns
Zugang zu Gebieten gewihrt, die uns vorher verschlossen waren. Mit Hilfe der
Aufmerksamkeit kann der Mensch sich 6ffnen und sich immer deutlicher mit dem
Wesentlichen verbinden. Das fiihrt letztendlich zu einer Verschmelzung mit dem
Wesentlichen, mit dem Gottlichen.

Der Begriff Jnana-Yoga wurde zum ersten Mal im Buch der Bhagavad Gita (Gottes Lied)
verwendet, das ungefihr um 300 vor Christus geschrieben wurde.

Jnana-Yoga bildet zusammen mit der Karma-Yoga (selbstloses, uneigenniitziges
Handeln) und Bhakti-Yoga (grenzenlose Hingabe an das Wesentliche) die
Grundstréomung des Yoga. Es gibt aber auch Kommentare, die besagen, dass Jnana-
Yoga die erste Form des Yoga ist. In der Bhagavad Gita wird der Jnana-Yoga zur Karma-
und Bhakti-Yoga, um so den Yoga einfacher in den Alltag integrieren zu kénnen.

Die Oepanishaden, der zusammengefasste philosophische Teil der Vedas, wurden seit
dem finften Jahrhundert vor Christus aufgezeichnet und bergen die Weisheit in sich, die
spater in der Bhagavad Gita Jnana-Yoga genannt wird.

Die wortwortliche Bedeutung des Wortes Oepanishad ist: sitzt nahe dran‘, und bezieht
sich auf die traditionelle miindliche Weitergabe von geheimen Kenntnissen vom Lehrer
zum Schiler. Es ist eine Weisheit, die wie der Text selbst aussagt, aus dem Raum des
Herzens stammt. Dies zeigt die Verbindung zur Bhakti-Yoga.

Jnana-Yoga ist fest verbunden mit Meditation, weil das offene Bewusstsein der
Meditation eine Voraussetzung fiir die Einsichten der Jnana-Yoga ist. Jnana-Yoga ist
bestimmt fiir Menschen, die meditativ und philosophisch eingestellt sind und sich nach
der unmittelbaren Wahrheit sehnen.

203



2. Niederlandischsprachige Biicher

— Gebundene Ausgaben und E-Book-Ausgaben

Bezieling door Inzicht

)’oga beleven en geven

vanuit zijn .\_'|‘|'r“.'t11.'|r: Dicpgeng

ngcn i'ngeﬂ van het Hart

365 spreuken voor dag en nacht

Bezieling door Inzicht

— 200 levensthema’s voor innetlijke groei

Dieses Buch enthilt zweihundert Lebensthemen, um
die Essenz des Bestehens zu entdecken, zu lernen, mit
deiner Anwesenheit zusammen zu sein und die
spirituellen  Segnungen als Begleitung auf deiner
Lebensteise anzunehmen.

387 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/bezieling-door-inzicht

Yoga beleven en geven vanuit zijn

Spirituele Diepgang

Anandajay bundelt in diesem Buch mehr als 50 Jahre
Erfahrung in der Integration von Spiritualitit in Yoga
und spricht durch eine Vielzahl von Fihl- und
Atemiibungen, Meditationen und Yogastellungen die
subtilen und doch immensen Unterschiede zwischen
Yoga-,Tun‘ und Yoga-,Sein‘ an.

393 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/yoga-beleven-en-geven-vanuit-zijn-
spirituele-diepgang

Zegeningen van het Hart

— 3065 spreuken voor dag en nacht

Ein Jahrbuch mit meditativen Spriichen mit zwei
Spriichen fiir jeden Tag, einen fiir den Morgen und
einen fiir den Abend. Diese Segensspriiche bringen dich
in Kontakt mit der liebevollen Stimme deines Herzens
und mochten jenseits der Dualitit die Seele beriihren.

201 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/zegeningen-van-het-hart

204



Ontdek de helende kracht van Meditatic

Vrede van lichaam tot ziel door Meditatie

Thiuiskomen in je Zelf - deel 2

Surya Namaskar

OQde aan je Innerlijke Zon, fe Ziel

Ontdek de helende kracht van

Meditatie
— Thuiskomen in je Zelf deel 1

Dieses umfassende Werk tGber Meditation, das in zwei
Binden veréffentlicht wurde, befasst sich in Teil 1
eingehend mit den Prinzipien, der Tiefe und dem Wert
der Meditation, sowohl philosophisch, traditionell und
spirituell als auch erfahrungsorientiert durch eine
Vielzahl von empathischen Meditationen und in Teil 2
eingehend mit einer strukturierteren Form der
Meditation, der Light of Being-Meditation.

291 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/ontdek-de-helende-kracht-van-
meditatie

Vrede van lichaam tot ziel door

Meditatie
— Thuiskomen in je Zelf deel 2

In diesem zweiten Teil ,Vrede van lichaam tot ziel door
Meditatie* fithrt dich Anandajay auf vielfiltige Weise
durch die vier Werte der Light of Being-Meditation:
Befreiung, Beziehung, Inkarnation und Verwirklichung.

307 Seiten | Fir weitere Informationen, siehe:
www.anandajay.org/boeken/vrede-van-lichaam-tot-ziel-door-
meditatie

Surya Namaskar
— Ode aan je Innerlijke Zon, je Ziel

Dieses Buch taucht tief in den spirituellen Wert des
Surya Namaskar (der Gru3 an die Sonne durch 12
Yogastellungen), des Surya Prabhana Pranayama
(energetische Atemiibung), der Surya Puja (Mantragebet
mit hingebungsvollen Gesten) und ihrer Mantras ein.

331 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/surya-namaskar

205



Arbeitsbiicher und E-Books ,,Ontmoet je Essentie®

Diese Reihe von Arbeitsbiichern mit dem gemeinsamen Titel ,,Ontmoet je Essentie® bringt
dich durch zwélf von Anandajay entwickelte Arbeitsmethoden in Kontakt mit dem ,,Licht
des Seins®, dem Seins-Licht in dir selbst. Die Reihe besteht aus drei Teilen und jeder Teil
befasst sich mit sieben grundlegenden Lebensthemen, die dich in deiner spirituellen
Entwicklung unterstiitzen, dir helfen, deinen eigenen spirituellen Lebensstil zu finden und
dir die Tiefe deiner spirituellen Freiheit zeigen. Die drei Teile sind:

Spirituele Ontwikkeling

Onemoct je Essentie

ptedtesy o,

Spirituele Leefwijze
Sl Onemoet je Essentic

Werkbock 2

Spiricuele Vrijheid
. Onemoer je Essenrie

o, Werkbook 3

Spirituele Ontwikkeling

— Ontmoet je Essentie deel 1

Die sieben elementaren Lebensthemen - energetisches
Fihlen, Verlangen, Verletzlichkeit, Zusammengehorig-
keit, Freiheit, das Licht des Seins und spirituelle Offenheit
- unterstltzen dich bei deiner spirituellen Entwicklung.

347 Seiten | Fir weitere Informationen, siche
www.anandajay.org/boeken/spirituele-ontwikkeling

Spirituele Leefwijze

— Ontmoet je Essentie deel 2

Die sieben elementaren Lebensthemen - FErwachen,
Leben, Ganzheit, Stille, Liebe, Kraft und Beziechung -
helfen dir, zu deinem eigenen spirituellen Lebensstil
zurlickzufinden.

333 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/spirituele-leetfwijze

Spirituele Vrijheid

— Ontmoet je Essentie deel 3

Mit den sieben elementaren Lebensthemen - Hatha,
Tantra, Karma, Bhakti, Mantra, Jnana und Raja - die dir
die Tiefe deiner spirituellen Freiheit zeigen, mit einem
zusitzlichen Kapitel iber die Tiefe des energetischen
Fihlens.

381 Seiten | Fiir weitere Informationen, siche:
www.anandajay.org/boeken/spirituele-vrijheid

206



E-Book-Reihe ,,Ontmoet je Essentie” — 21 Lebensthemen

Die 21 Lebensthemen aus der oben genannten Arbeitsbuch-Trilogie sind als 21
niederlindischsprachige E-Books mit den folgenden neuen Titeln erschienen.

Energie: Je energetische gevoeligheid en waarneming verfijnen

Verlangen: Je spirituele verlangen naar heelheid beantwoorden

Echtheid: Vanuit kwetsbaarheid diepgang ervaren

Vrijheid: De waarde van je spirituele echtheid ontdekken

Samenzijn: Met alles in een omhullende gezamenlijkheid leven

Essentie: Vanuit je liefdevolle, innerlijke licht leven

Openheid: Bereid zijn om spirituele waarden toe te laten

Ontwaken: Dat wat voorbij het bekende ligt, gaan waarnemen

Y ® N RN

Leven: Je bestaan als een stroom van -er zijn- ervaren

—
=]

. Heelheid: Alles wat je bent een volledigheid laten zijn

—_
—_

. Stilte: Alles tegelijkertijd in vrijheid laten bestaan

—
\S}

. Liefde: Iets vanuit betrokkenheid volledig de ruimte geven

—_
[SN]

. Kracht: Je energieén organisch samen laten gaan

_\
B

Relatie: Een verbinding door haar waarde gedragen laten worden

—_
ul

. Balans: Hatha — De verbindende heelheid achter alle polariteiten ontmoeten

. Harmonie: Tantra — De uitstraling van alles bij je werkelijkheid betrekken

—_ =
~N O

. Vrede: Karma — Je handelen laten resoneren met wat het leven vraagt

—_
[oe]

. Vervulling: Bhakti — Vanuit toewijding aan heelheid met liefde gevuld raken

—_
Nel

. Wijsheid: Mantra — Vanuit je bezieling communiceren

D
=)

. Inzicht: Jnana — Licht in je bewustzijn toelaten

N
—_

. Bevrijding: Raja — De heelheid die je bent eren

207



Puja-Biicher & E-Book-Rethe

Physische zweiteilige Ausgabe

,Mantra’s en hun devotionele gebaren®

In dieser zweiteiligen Buchreihe ,,Mantra’s en hun devotionele gebaren (iibersetzt:
Mantras und ihre hingabevollen Gebirden) bringt Anandajay den Wert des Gebets
zurlick zu seiner urspringlichen Bedeutung und Absicht, sodass es ein Zugang zur
spirituellen Tiefe deiner menschlichen Existenz wird. Jedes Buch behandelt sechs Pujas,
wobei Anandajay ausfihrlich auf die Bedeutung, den Wert und die zugrunde liegenden
spirituellen Erkenntnisse der Pujas und ihrer Mantras eingeht. Alle Gebdrden und die
damit verbundene energetische Wirkung sind in dem Buch mit raffinierten Zeichnungen
illustriert. Auch auf die spezifische Musik- und Gebetserfahrung jeder Puja wird
eingegangen.

Puja’s voor S}?i’ri'rue!} Ontvankelijkheid Puja’s voor Spi rituele Ri fledom

Mantra's en hun devotionele gebaren - decl 1 Mantra'’s en fiun devotionele gebaren - deel 2

- Anandajay - - Anandajay -

Teil 1 — Pujas fiir spirituelle Empfinglichkeit — geht nidher auf Themen wie
Empfinglichkeit, Hingabe, Sehnsucht, Liebe, Wert, Verankerung und deine spirituelle
Entwicklung ein und beschiftigt sich ausfiihrlich mit der ersten Serie von sechs Pujas:

Mahadevata, Chakra, Sravana, Pranidhana, Surya und Cittayam Puja. Mehr Infos:
www.anandajay.org/boeken/pujas-voor-spirituele-ontvankelijkheid

Teil 2 — Pujas fiir spirituellen Reichtum — geht tiefer auf den Reichtum deines spirituellen
Lebensweges, deine religiose Erfahrung, das hingebungsvolle Bewusstsein, die
Beziehung zur Seele, Reichtum und Dankbarkeit ein und beschiftigt sich ausfithrlich mit
der zweiten Serie von sechs Pujas: Kriya, Kosha, Shiva-Shakti, Jivatman, Yoga und Aum
Adhara Puja. Meht Infos: www.anandajay.org/boeken/pujas-voor-spirituele-rijkdom

Zusitzlich zu den Puja-Bichern gibt es die Puja-Musikstiicke, die die Intention, den
Fluss, die Stille und die mentale Offenheit der Pujas vermitteln und den Ausdruck und
das Erleben der Gesten vertiefen kénnen. Schau dir dazu die dazugehérigen Puja-Alben
an, die oben bei den Musikalben angegeben sind.

208



E-Book-Reihe ,,Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren®

Das oben erwihnte komplette Puja-Werk hat zwo6lf Pujas und erginzende und
vertiefende Texte. Es ist als E-Book-Reihe in sechs Teilen veréffentlicht worden, in
Zusammenhang mit den sechs dazugehérigen Puja-Musikalben. Die E-Books sind:

1. Yoga Puja & Aum Adhara Puja — Puja 1 & 2 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

2. Shiva-Shakti Puja & Jivatman Puja — Puja 3 & 4 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

3. Kosha Puja & Kriya Puja — Puja 5 & 6 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

4. Surya Puja & Cittayam Puja — Puja 7 & 8 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

5. Sravana Puja & Pranidhana Puja — Puja 9 & 10 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

6. Mahadevata Puja & Chakra Puja — Puja 11 & 12 uit de werkboeken
‘Puja’s — Mantra’s en hun devotionele gebaren’

Zusitzlich zu den Puja-Bichern gibt es die Puja-Musikstiicke, die die Intention, den
Fluss, die Stille und die mentale Offenheit der Pujas vermitteln und den Ausdruck und
das Erleben der Gesten vertiefen kénnen. Schau dir dazu die dazugehérigen Puja-Alben
an, die oben bei den Musikalben angegeben sind.

Gebundene Ausgabe

De ,Sti Ananda Rasa‘ Sacrale Dans

— Dansen vanuit Innerlijk Geluk

De ‘Sri Ananda Rasa’ Sacrale Dans

Dansen vanuit Tener{ijl Geluk

sDer ,Sti Ananda Rasa® Sacrale Dance” ist eine
Choreographie von innerer Schénheit, voller anmutiger
Bewegungen und moéchte das Verlangen nach
spiritueller Tiefe und einem Leben voller Liebe
ausdriicken. (Nur als gebundene Ausgabe verfiigbar.)

-nandiay- 303 Seiten | Fir weitere Informationen, siche:

www.anandajay.org/boeken/sri-ananda-rasa

209



3. Zuvor veroffentlichte Bucher

Hatha yoga

— Praktisch beginnen

,Hatha yoga‘ wurde erstmals 1984 verdffentlicht und ist nicht
mehr erhaltlich.

EEGINNEN

Als de bloem zich opent

Das Spruchbuch ,Als de bloem zich opent® erschien 1992 und
wurde vollstindig in das Buch ,Jnana yoga - De kracht van
ontwakend bewustzijn® aufgenommen. Teile davon wurden
spiter in das Buch ,Bezieling door Inzicht® aufgenommen und es
.-\|”cm vich ppedkt gibt ein neues Spruchbuch ,Zegeningen van het Hart".

Het hart Vi MO Het hart van yoga

— Een meditatieve vertaling van de yoga sutra’s

,Het hart van yoga“ wurde 1999 verdffentlicht und ist als Teil des
Meditationsbuchs ,Ontdek de helende kracht van Meditatie’ neu
aufgelegt worden.

Jnana yoga
— De kracht van ontwakend bewustzijn

Jnana yoga® wurde erstmals 1993 veroffentlicht und in dem
Buch ,Yoga beleven en geven vanuit zijn Spirituele
Diepgang’ neu aufgelegt.

210



Ontmoetingen met Anandajay

,Ontmoetingen met Anandajay® wurde 2003 veréffentlicht und
Teile davon wurden in das Buch ,Bezieling door
Inzicht® aufgenommen.

Yoga filosofie in ervaarbare eenvoud

,Yogafilosofie in ervaarbare eenvoud® wurde erstmals 1999
veroffentlicht und ist teilweise in das Buch ,Yoga beleven en
geven vanuit zijn Spirituele Diepgang® eingeflossen.

Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving

— Didactiek voor een spirituele benadering van yoga en ander
lichaamswerk

Das Buch ,Spiritualiteit doorgeven via lichaamsbeleving® erschien
erstmals 2003 und ist teilweise in das Buch ,Yoga beleven en
geven vanuit zijn Spirituele Diepgang‘ eingeflossen.

Leven in openheid

,Leven in openheid® wurde erstmals 2006 verotfentlicht und ist
vollstindig in das Buch ,Bezieling door Inzicht® aufgenommen.

Leven in het licht

,Leven in het licht® wurde erstmals 2006 veroffentlicht und ist
vollstindig in das Buch ,Bezieling door Inzicht® aufgenommen

211



Anhang



Anhang |
— Hintergriinde -

213



Eine Botschaft des Friedens

Anandajay (frei Ubersetzt: ,,Segen aus dem Herzen®) widmet sich seit mehr als 50 Jahren
der Integration der spirituellen Essenz in das tigliche Leben. Er hat 12 Arbeitsformen
entwickelt, die dir den sinnvollen und gliicklichen Wert der natiitlichen Grundlage deines
Bestehens, deiner spirituellen Echtheit, ndher bringen, damit sie auch dein leuchtender,
spiritueller Wegweiser in deinem Leben sein kann.

Den Kernwert seiner Arbeit fasst er unter dem Namen ,,The Light of Being* zusammen.
Der Name ,, The Light of Being® weist auf die Kraft des inneren Lebenslichts hin, das
Anandajay mit Menschen teilen méchte, die sich ebenfalls nach Kontakt mit diesem,
bereits in ihnen vorhandenen, heilenden Wert von sich selbst und dem Leben sehnen.

Diese Einladung basiert auf keiner Philosophie, Religion, keinem Dogma, keiner
Methode und keiner Uberzeugung. Sie begleitet dich lediglich dabei, auf offene und
empfingliche Weise mit dem erleuchtenden Wert der Essenz, die du in dir trigst, in
Kontakt zu treten, damit du diesen Wert liebevoll annehmen und aus dieser
Vollkommenheit und Freiheit heraus leben kannst.

Wenn die Gewohnheit, sich verindern oder verbessern zu wollen, fir einen Moment
verstummen darf, entsteht ein Frieden, der dich in Kontakt mit deiner Existenzkraft
(Sein) und der damit verbundenen Lebensfreude, Harmonie, Gliick und Liebe (Licht)
bringt. Entdecke, wie es sich anfiihlt, wenn du diese Lebensquelle und ihre Reinheit deine
Anwesenheit und deine Lebensweise betreichern lisst.

Die Botschaft, die Anandajay uns bringt, basiert auf dem Frieden, nach dem sich nicht
nur die Welt als Ganzes, sondern auch jedes einzelne Herz sehnt. Er begleitet dich
deshalb dabei, einfithlsam und aus Offenheit heraus zu leben, damit dein Bewusstsein
immer friedvoller und freier wird. Du kommst dann in Kontakt mit deiner Existenz, mit
deinem ,,Da-Sein®, mit deiner Authentizitit, anstatt etwas werden oder reprisentieren zu
wollen, und du erfihrst dadurch, wie es ist, aus deinem inneren Grund und deiner
Anwesenheit heraus zu leben und liebevolle Verbindungen mit anderen einzugehen.

Wenn du dich auf diese Weise flr dein ,,Da-Sein® 6ffnest, erfihrst du eine berihrende
Weite und Leichtigkeit, die sich von dort aus auf alles, was du bist, ausbreiten mochte.
Erlaube das, und lass dich von diesem ,,Licht des Seins“ bereichern. Dann lebst du aus
dem ,,Light of Being®, aus dem Licht des ,,Seins®, das bereits in dir anwesend ist und
dem du dich jeden Moment aufs Neue 6ffnen kannst.

Um diese Offnung fir dein Seinslicht zu unterstiitzen, hat Anandajay 12 Arbeitsformen
entwickelt, sodass fiir jeden und fiir jede Lebensphase ein passender Zugang zu diesem
essentiellen Gefithl und Sein offen steht.

214



Zwolf Light of Being Teachings (Arbeitsformen)

Alle Arbeitsformen und die Art und Weise, wie Anandajay sie gestaltet hat, geben dir
Zugang zu den wesentlichen Wahrheiten deiner Existenz und werfen, wenn du sie
spielerisch entdeckst, ein friedliches Licht auf deine spezifische Art von Sein und das
Bewusstwerden davon. Sie helfen dir so, Bewusstwerdungen und Einsichten nicht nur
mental zu belassen, sondern sie lebensfihig werden zu lassen. Sie tragen dazu bei, dass
Erfahrungen von Liebe, Licht und Frieden, die du in besonderen Momenten der
Meditation, bei Musik, beim Liebesspiel oder beim Spazierengehen in der Natur kennst,
tiefer in dir verankert werden kénnen. Wenn diese wesentlichen Qualititen in deinem
taglichen Leben einen Platz finden kénnen, wirst du durch deine Anwesenheit und dein
Handeln Licht und Frieden weitergeben, auch an die Welt. Nicht esoterisch, nicht als
Ideal oder Bild, sondern ganz konkret und greifbar durch die Dinge, die du tust und sagst
und von wo aus du sie tust und sagst.

Die Arbeitsformen sind als spirituell orientierte Lebensbegleitung gedacht. Ausgehend
von einer realistischen Einstellung zu all deinen Moglichkeiten und Konditionierungen
unterstitzen dich die Arbeitsformen dabei, freier und freudiger zu leben. Wenn du das
,,Lebenslicht” von innen und aul3en wieder in dich hineinlisst, erfihrst du wieder, wie
wertvoll deine Existenz ist und wie sich dieser Reichtum auf allen Ebenen heilend auf
dich auswirkt. Du bist eingeladen, deine Beseelung als deinen natiirlichen Zustand zu
erfahren, der muhelos und ganz normal ist, dein ganz eigenes Zuhause bildet und dein
tagliches Leben bereichert und unterstiitzt.

Die zwolf Arbeitsformen sind liebevolle und die Schépfung ehrende Einginge zu
Selbsterkenntnis und Frieden. Sie machen den wesentlichen Seins-Wert, der in jedem
Menschen von Natur aus anwesend ist, deutlicher erfahrbar und 6ffnen die Verbindung
zwischen deiner inneren Essenz und deinem 4dulleren Funktionieren. Die Arbeitsformen
geben dir Vertrauen in den besonderen und bereichernden Wert deines Menschseins.

Aus dem Frieden, den das hervorbringt, entsteht erst wirklich Raum fiir Beziehungen,
Austausch und Begegnung, sodass sich die Werte, die jetzt in dir zusammenkommen,
miteinander verflechten kénnen. Indem du deinen beseelten Inhalt mit deinem Alltag
verschmelzen lisst, bekommt dein Lebensweg eine ganz andere, wertvolle Qualitit, so
wie gewebte Fiden zusammen einen Stoff bilden. Wenn du dich wieder als Ganzes
erfihrst, bist du offen fur ein harmonisches Miteinander von allem, was du bist, und
erfahrst, losgelost von Reibungen oder Kampfen, die Qualitit des Friedens und der
spirituellen Geborgenheit. Die innere Stille und Ruhe, die aus diesem friedlichen
Miteinander entstehen, geben dir den Raum, tiefer mit den Werten der aufrichtigen Liebe
und Beseelung in Kontakt zu kommen, nach denen du dich so sehr sehnst.

Fir Anandajay steht Spiritualitit nicht fiir eine idealistische Bewusstseinsebene, die vom
sogenannten tiglichen Leben abgekoppelt ist. Deshalb lidt er dich auf so viele
verschiedene Arten ein, von dem ausgehend, was du bist, dich zu 6ffnen fiir den
Tiefgang, die Liebe und die Klarheit deiner Beseelung. Du lebst dann wieder in
Beziehung mit dem tiefsten Wert deiner selbst und dem zuverlissigsten Partner, der dich
in deinem tiglichen Leben (an)leitet.

215



Die kraniosakrale Basis der zwolf Arbeitsformen

Die zwolf Arbeitsformen sprechen auch die physische Aquivalenz der spirituellen
Entwicklung an, die kraniosakrale Verbindung, das Zusammenspiel zwischen deinem
»IKopf- und Bauchhirn®. Diese elementare Verbindung zwischen deinem Scheitel
(cranio: Schidel) und deinem Kreuzbein (sacrum: Kreuzbein), entwickelt sich zellulir
bereits in den ersten Wochen nach der Empfingnis und legt auf der physischen Ebene
eine dullerst subtile Grundlage fir die Integration der Spiritualitit in deine menschliche
Erfahrung.

Der wunderbare Prozess deiner Geburt zeugt von einem unglaublichen Mal3 an
Perfektion und fand organisch in der natiirlichen und warmen Geborgenheit des
miitterlichen Ko6rpers statt. Spirituell gesehen haben dir diese greifbaren Tatsachen deine
ersten spirituellen Erfahrungen beschert, nimlich die einer tiefgehenden, friedvollen
Harmonie und allumfassenden Umhiillung,.

Die kraniosakrale Verbindung in deinem Kérper ist die elementarste Verbindung, die
sich im Mutterleib entwickelt und von da an als Embryo (griechisch fur ,,ungeborene
Frucht®) bezeichnet wird. Zwischen dem 21. und 28. Tag der Schwangerschaft entstehen
nach verschiedenen Zellteilungen eine Art Kopf, ein Riicken und ein Schwanz. Aus der
Mitte dieses sogenannten Neuralkanals entstehen dann Verbindungen zu beiden Enden,
wobei zuerst der Kopf (Tag 29) und einen Tag spiter das Steilbein (Tag 30) Anschluss
finden. Der Neuralkanal entwickelt sich dann weiter zum Ruckenmark, von dem aus alle
Nerven, auch zu allen anderen Bereichen und Organen auller dem Kopf und dem
Becken, entspringen. Der Kanal, der sich darum herum bildet, entwickelt sich spiter zur
Wirbelsaule.

Ab der achten Woche ist in dieser elementaren kraniosakralen Basis alles vorhanden und
der Fotus (lateinisch fir ,,das, was geboren werden wird®) wichst bis zu seiner Geburt.
Auch nach der Geburt geht die Entwicklung dieses kraniosakralen Bereichs, also des
Gehirns, des Nervensystems und der Hormonproduktion, noch eine ganze Weile weiter.
Wihrend der Entwicklung sowohl des Babys als auch des Kindes spielt das Erleben von
Geborgenheit in der unmittelbaren Umgebung, das Gefthl, von einem gréBeren,
nihrenden, pflegenden und umbhiillenden Ganzen umgeben zu sein, eine sehr wichtige
Rolle, denn der Mensch ist das einzige Sdugetier, das in den ersten Lebensjahren
vollstindig auf Pflege angewiesen ist. Diese Geborgenheit ersetzt sozusagen die
Funktion, die der Mutterkérper wihrend der Schwangerschaft erfiillt hat. Im spiteren
Leben kommen die Wahrnehmung deiner Aura und das bewusste Erleben der
umbhiillenden Ganzheit des Ganzen, zu dem du gehérst, hinzu, und zusammen erfiillen
sie im konkreten spirituellen Bereich die Rolle dieses elementaren Prinzips.

Das kraniosakral-System verbindet dich mit den unbewussten Erinnerungen daran, dass
du aufgrund des tiefsten, natiirlichen Verlangens deines Vaters und deiner Mutter sowohl
der kraftvolle Anfang (Befruchtung und Embryo) als auch die in ihr gereifte Frucht
(Fotus) gewesen bist.

Du erkennst diese spirituellen Erfahrungen jetzt in dem harmonischen Frieden deiner
Essenz und deiner meditativen Erfahrung von Ganzheit, Gott oder allgegenwirtigem

216



Bewusstsein. Deine unermiidliche Suche nach Gliick, nach menschlicher und spiritueller
Erfiillung, ist eigentlich eine Suche danach, wieder aufs Neue Teil einer friedlichen und
natiirlichen Harmonie und einer grof3en, allgegenwirtigen Ganzheit sein zu duirfen.

Innerhalb des kraniosakralen Systems sorgen die wichtigsten neurologischen
Verbindungen in deinem Korper fiir die Zusammenarbeit zwischen den wesentlichen
Energien deines Kopfes und deines Beckens. Ein harmonischer cranio-sacraler
Austausch schafft also ein Gleichgewicht zwischen deinen spirituellen und menschlichen
Bediirfnissen. Die kraniosakrale Verbindung geht um die besonderen Auswirkungen der
Verbindung zwischen deinem Kopf (Scheitel) und deinem Becken (Kreuzbein), zwischen
dem Bereich deines Scheitel- und Stirnchakras und dem Bereich deines Identitits- und
Waurzelchakras, zwischen deinen Einsichten (Licht) und deinem Sein (Sein), zwischen
deinem aktuellen Bewusstsein und deinem embryonalen und/oder fotalen
Zellbewusstsein  (unbewusste  Erinnerungen), zwischen deinem menschlichen
Bewusstsein und deinem natiirlichen Ursprung, zwischen dem unbegrenzten
Kosmischen und dem greifbaren Irdischen, zwischen dem Goéttlichen und dem
Menschlichen, zwischen dem Ewigen und dem Verginglichen, zwischen der Seele und
dem Kérper.

Die Arbeitstormen sind daher tiefgreifend physisch geerdet, energetisch feinfiihlig
erfahrbar und wirken spirituell befreiend. Sie alle haben ihre eigene Resonanz, Farbe,
Klang, Raum und von dort aus eine tiefgreifende Wirkung auf deinen physischen,
energetischen, emotionalen, mentalen, einsichtsvollen und spirituellen Lebensraum. Im
Folgenden erfihrst du, wie sie dir alle einen Zugang zu deinem inneren Reichtum 6ffnen
kénnen.

217



1. LightMessenger — Einsicht

Offen sein fir deine spirituellen Botschaften und Einsichten

Ein LichtMessenger bringt dir auf verschiedene Weise spirituelle Botschaften und
wertvolle Erkenntnisse, die das Bewusstsein erhellen und dein Herz fur ein friedliches
und liebevolles Dasein befreien. Ein LichtMessenger reicht dir, aus tiefem Respekt vor
deinem beseelten, menschlichen Verlangen nach Entwicklung und Freiheit, Einsichten
an Uber eine alle und alles tragende Wahrheit. Er oder sie bietet diese Einsichten an, wenn
Menschen tiefer mit ihrem Wesen in Verbindung kommen méchten. Diese Einsichten
gehen um Authentizitit, um das Verlangen nach Liebe, um die Kraft des Lebens, um das
Herz, das in jedem Menschen die Quelle der Liebe ist, und um den Frieden, der in jedem
Menschen und in allem die Quelle seines Wesens ist.

Uber spirituelle und religiose Uberzeugungen hinaus mochte der LightMessenger dich
vor allem tiefer mit deinem eigenen Seinsgrund in Kontakt bringen. Denn von diesem
Grund aus spiirst du selbst, dass alles Leben dieselbe Grundlage hat.

Nur wenn wir alles von uns selbst und voneinander iiber dieses zugrunde liegende und

gemeinsame Fundament erkennen und begegnen, werden wir Frieden als unsere wahre
Grundlage und unseren Ursprung erkennen und erfahren, dass erleuchtende Liebe darin
der wichtigste Botschafter ist. Ein LightMessenger liddt dich ein, dich fiir jene Einsichten
zu 6ftnen, die dir Raum und Freiheit (Licht) geben. LichtBotschaften sind Einsichten,
die dich in Empfinglichkeit erfahren lassen, dass Frieden die Grundlage allen Lebens ist,
und sich deshalb iiber die Begrenzung von Meinungen, Ideen oder Uberzeugungen
etheben, um deine tiefe Sehnsucht nach Freiheit, Liebe und Authentizitit zu
beantworten.

LichtBotschaften brauchen die spezielle, kraniosakrale Verbindung in deinem Korper,
damit das Licht deiner Erkenntnisse frei zu deiner fruchtbaren und kreativen Basis deines
,,Da-Seins® flieBen kann, so wie es natirlicherweise wihrend deiner fétalen Phase im
Mutterleib geschah.

Der LightMessenger:
e geht vorbei an personlichen Unterschieden, Interessen und Interpretationen
e bringt dich in Kontakt mit deiner Lebenskraft

e lisst dich erfahren, dass das, was mit deiner Seele im Einklang ist, dein Wegweiser
sein kann

e oibt dir ein alles tragendes Fundament

e verringert den Abstand zwischen dem, was du bist und dem, was du denkst, dass du
sein solltest

e zeigt dir, dass die einzige Friedensbotschaft allumfassende Liebe ist

218



2. Light of Being-Meditation — Beseelung

Ehre deine Essenz

Die Light of Being-Meditation ist eine Form der Verinnerlichung, die dich in vier
ineinander Gibergehenden Phasen (Freiheit, Liebe, Sein und Ganzheit) dazu einladt, mit
dem in Kontakt zu kommen, was hinter all den Verdnderungen wesentlich und wertvoll
in dir vorhanden ist, um eine tiefere Beziehung zu deiner Ganzheit aufzubauen. Aus der
Gewohnheit heraus, mit deinem Ego stindig auf alles fokussiert zu sein, tauchst du
begleitet in den Frieden des tiefen und allumfassenden Seins ein. Du erfihrst dann immer
deutlicher eine umbhiillende Stille und inneren Frieden, weil du auf natiirliche und
flieBende Weise ganz mit dir selbst, deiner Hssenz und der gesamten Existenz eins
geworden bist.

Es ist deine Liebe zu deinem inneren Selbst, die dich danach sehnen lisst, die Wohltat
der liebevollen Stille, die dadurch entsteht, auch auf dein ,,Da-Sein® wirken zu lassen.
Du, deine Existenz und alles, was existiert, kommen dann in einer Erfahrung von
Ganzheit und Vollkommenheit zusammen.

Die Light of Being-Meditation ist eine Meditationsweise, bei der du von deinem Kopf
uber dein Herz und dein Becken das Zusammensein mit der Ganzheit von allem was
besteht, erfihrst.

Diese Meditationsweise stellt den freien kraniosakralen Fluss wieder her und verbindet
dich mit der Erinnerung an die Ganzheitserfahrung, die du noch aus deiner Fétalzeit in
dir trdgst, und an das Einssein, das du damals mit dem Korper deiner Mutter erfahren
hast.

Das Light of Being-Meditation:
e st eine Meditationsweise, bei der du dich von deinem Kopf tber dein Herz und
dein Becken wieder mit der Ganzheit von allem, was existiert, verbindest.

e verwendet ein Mantra, das dir hilft, eine liebevollere Beziehung zu deinem inneren
Selbst aufzubauen

e bringt dich von der Oberfliche zu deinem Inhalt

e interpretiert deine Sehnsucht nach einem tieferen Kontakt mit deiner Essenz und
ihrer Weisheit

e lisst deine Seele wieder dein liebster Partner sein

e hat eine verbridernde Wirkung auf deinen Kontakt mit anderen

219



3. ShantiYoga — Anwesenheit

Verbinde deine innere Tiefe mit deiner spiirbaren Echtheit

ShantiYoga ist eine meditative Form des Koérperkontakts, wodurch aus Zuneigung zum
Wert deines Menschseins Frieden zwischen dir und deinem inneren Selbst entsteht und
Harmonie zwischen den Energien deines Scheitels und deines Stei3beins hergestellt wird.
Yoga bedeutet, Verbindung und Shanti bedeutet inneren Frieden.

Das Erleben von ShantiYoga sorgt fiir eine friedvolle Verbindung von Seele und Kérper,
von Wissen und Gefithl und von den Energien deines Kronen- und Wurzelchakras.

Jede bewusste Bewegung oder Yogahaltung und die dazugehorige Atembewegung
tordert dann sowohl einen gréfleren Durchfluss der Lebensenergie als auch eine gré3ere
Offenheit fir deine Essenz. Das verdndert dein korperliches, energetisches und
spirituelles Bewusstsein und bringt dich in Kontakt mit dem zeitlosen Seins-Grund hinter
all deinen Erfahrungen.

Die Haltungen werden mit Elementen aus den anderen elf Arbeitsformen bereichert, wie
Meditation, Mantra, Klang und Aura-Bewusstsein.

Die Haltungen, die im ShantiYoga verwendet werden, entsprechen den wichtigsten
Entwicklungsstufen, die ein Kind von der Geburt (und sogar schon davor) bis zur
Selbststindigkeit durchlduft, und sind wichtig fiir deine allgemeine Gesundheit, um
geschmeidig zu sein und zu bleiben. All diese Haltungen sind kraniosakral ausgerichtet
und wirken heilend und befreiend auf deine kérperliche, emotionale, mentale, affektive
und spirituelle Erlebniswelt.

Das ShantiYoga:
e wirkt tief auf die kraniosakrale Verbindung im Kérper
e ermdglicht es dir, auf einfiihlsame und ruhige, flieBende Weise mit deinem Korper
zusammen zu sein

e reflektiert, wie du mit bestimmten Erfahrungen umgehst und bereichert dadurch
deine Selbsterkenntnis

e bringt dich in Kontakt mit dem zeitlosen Seins-Grund hinter all deinen Erfahrungen

e verbindet dich mit deiner Erinnerung daran, wie du als Fétus in der umbhiillenden
Ganzheit des miitterlichen Korpers warst

e hilft dir, dich zu inkarnieren und ein freudvolles Leben zu fithren

220



4. PeaceBreathing — Raum

Dich selbst als Ganzes in Frieden umarmen

PeaceBreathing ist eine Atembegleitung, die die Begrenzungen deines Atems verblassen
ldsst, so dass sich dein Atem organisch aus einer Sehnsucht nach Freiheit und Raum tief
entfalten und sanft zu seinem Ruhepunkt zuriickflieBen kann. Der innere Frieden, den
du dadurch erfihrst, befreit dein Herz, harmonisiert deine gesamte Energie und bringt
Klarheit in deine Aura.

Dein Atem sehnt sich, genau wie du, danach, frei zu sein, denn alles, dem Freiheit
gegeben wird, fihlt sich geliebt, weil es den Raum bekommt, vollstindig bestehen zu
dirfen. Wenn du deinem Atem wieder erlaubst, frei und gefiihlsmaBig unbegrenzt
stattzufinden, fiihlst du dich vom Leben wirklich geliebt. Das Leben, von dem du ein
Teil bist und in welchem du, zusammen mit allem, was lebt, dein Leben lang atmest.

Dabei ist das Ausatmen so geschaffen, dass es dich wieder ganz zu dir selbst zuriickbringt
und dich an ein tiefes Gefuhl inneren Friedens erinnert, wahrend das Einatmen dir alles
gibt, was du zum Leben, zum Bewusstsein und zum Kraftvollsein brauchst, und dich
dadurch an die Schénheit des Daseins erinnert. Der Atem bringt dich durch das Erfahren
dieser Schonheit und dieses Friedens zur Essenz des Lebens.

PeaceBreathing beruhigt und stirkt sowohl dein inneres Selbst, deinen Kérper, deine
Haut und deine Aura. Sie gibt dir nicht nur Raum und Offenheit, sondern verbindet dich
auch mit der in deinem kraniosakralen Bewusstsein gespeicherten Erinnerung an die
Ebbe und Flut des Atems deiner Mutter, wie du sie etlebt hast, als du als Fétus in threm
umbhiillenden Kérper zur Geburt herangewachsen bist.

Das PeaceBreathing:
e  bringt die Werte der westlichen Atemtherapie und des Gstlichen Yoga Pranayama in
ein heilendes Atembewusstsein zurtick
e lisst dich die natiirliche Heilung erfahren, die geschieht, wenn du dich wieder von
der Bewegung deines Atems tragen ldsst

e verbindet dich mit allem Leben, denn alles Leben trinkt aus der gleichen
»Atemquelle®

e  bringt dich mit jedem Einatmen in deine Ganzheit und Kraft
e bringt dich mit jedem Ausatmen zuriick zu deiner Essenz
e erzeugt Verinnerlichung, Stille und Frieden

221



5. MantraPrayers — Hingabe

Die spirituelle Liebe deiner Hingabe zum Blithen bringen

MantraPrayers sind Ausdruck von spiritueller Tiefe und Bertihrung. Sie verwenden
Mantras, Poesie oder Gebete mit passenden Bewegungen und Gebirden. All das
wiederholt sich in zwo6lf von Anandajay veroffentlichten Musikstlicken (Sanskrit-Mantra-
Gebete oder Pujas) von etwa dreilig Minuten Linge und gibt dir die Méglichkeit, in
einen Austausch mit dem spirituellen Wert des Lebens zu gelangen.

Die MantraPrayers laden dich ein, deine tiefen Gefithle der Ehrerbietung fiir deine
Essenz und fur die Dankbarkeit deines Lebens bewusst zu etleben und auszudriicken.
Dadurch kommst du immer tiefer in Kontakt mit der Freude an deiner eigenen Existenz
und der Liebe des spirituellen Eingebettet-Seins.

Dankbarkeit ist ein duBerst heilender Gefithlswert, weil er alles bekriftigt, was du
tatsdchlich erfdhrst, wahrnimmst und genieBt. Dankbarkeit ldsst dich noch offener
werden fiir das, was du in deinem Leben als wertvoll empfindest, und regt dich dazu an,
diese Berithrungen, Stille, Freude, Liebe oder Gliickseligkeit zum Ausdruck zu bringen.
Die zwo6lf MantraPrayers, die Anandajay gemacht hat, sind kurze Sanskrit-Mantras,
umhillt von passender Musik und Gesten und bringen dich emotional, kérperlich,
energetisch und spirituell in Harmonie und in Stille.

Dabei erinnern sie dich anhand der im Unterbewusstsein gespeicherten Erfahrungen an
die normalerweise, wenn alles natiirlich verlduft, angenehme Atmosphire, die du
empfunden hast, als du als Fétus im Mutterleib die hingebungsvollen, sich stindig
wiederholenden, verbalen oder emotionalen Liebkosungen deiner Mutter und
moglicherweise auch deines Vaters oder anderer Personen gehort und gespiirt hast und
diese Aufmerksamkeit als heilend (heilig) empfunden hast. MantraPrayers verbinden dich
zusdtzlich mit der in deinen Zellen gespeicherten Erinnerung an die Ehrfurcht und
Dankbarkeit fiir die wunderbare Kraft der Natur, die du als Fétus durch den Korper der
Mutter erfahren hast.

Die MantraPrayers:
e vertiefen dein Andachtsbewusstsein
e verfeinern die Eigenschaften, die dein Leben bereichern
e chren deine tiefsten inneren Beriihrungen
e bestitigen, was du tatsichlich erlebst, erkennst und geniel3t
e Jassen Dankbarkeit dein Gefiihlsgleichgewicht wiederherstellen
e bringen dich in eine Kommunikation mit dem Allumfassenden

222



6. HeartSinging — Freiheit
Deinem spirituellen Herzen Raum geben, sich frei auszudriicken

HeartSinging ist das Singen von Worten, Klingen und Mantras aus deinem
Herzen und deiner inneren Beriihrung heraus, die sich auf erfahrbare Werte wie
Liebe, Innerlichkeit und Gliick beziehen. HeartSinging ladt dich ein, dich liebevoll
mit der Tiefe und Essenz deines Herzens zu verbinden, damit dieser Reichtum
ganz von selbst zu flieBen beginnt.

Indem du die emotionalen Werte dieser Erfahrungsbereiche durch verschiedene Klinge
zum Klingen bringst, ldsst du héren, wie du deine innere Tiefe in diesem Moment etlebst.
Du singst dann sozusagen von deiner Liebesbeziehung zu deiner Essenz und ldsst zu,
dass die dabei nach aullen kommenden hingebungsvollen Gefiihle heilend auf dich
einwirken durfen.

Beim HeartSinging nimmst du dir die Zeit, jeden Klang aus der Reinheit deines Herzens
entstehen zu lassen und ihn mit deinem Atemstrom nach aulen tragen zu lassen. Es ist
eine Form der Hingabe an die Schonheit, die du in deinem Inneren erfdhrst und durch
die du horst, was dein Herz dich horen und fithlen lisst iber seine Tiefe, Sensitivitat und
seinen Inhalt.

Unabhingig davon, ob du bestehende Mantras mitsingst oder einen Klang, eine Puja
oder ein Mantra aus dir selbst heraus zum Ausdruck bringst, ist HeartSinging eine Form
der Befreiung des tiefen Wertes, den du in dir selbst erfahrst. Das Freisetzen von Klingen
aus der Tiefe deines Herzens, deiner Seele oder deines Inneren 6ffnet dich fiir die Tiefe
deines Menschseins und die Freiheit des Seins und erinnert dich auch daran, wie du als
Fotus die Stimmnuancen deiner Mutter und die Gerdusche ihres dich umgebenden
Korpers erfahren hast, als du als Fotus so nah bet ihr warst.

Das HeartSinging:

e bringt dich mit den Schwingungen und Werten deiner Seele in Einklang.

e kann man erfahren, indem man zu bestehenden Mantras oder Pujas mitsingt oder
indem man selbst Klinge oder Mantras vortrigt

e  bezieht sich auf erfahrene Werte wie Liebe, Innerlichkeit und Glick

e hat eine heilende Wirkung auf dein emotionales Bewusstsein

e passt sehr gut zum Spiel der Tanpura und ihren umbhiillenden kosmischen Klingen
e isteine schone Erginzung zu PeaceBreathing

223



7. LovesharingTantra — Liebe

Die heilende Kraft einer Beziehung zulassen

LovesharingTantra lidt dich ein, mit deinem inneren Selbst, dem Anderen oder deiner
Realitit aus Zuneigung in Beziehung zu treten, damit du das Wesentliche in dir wie eine
Blume erblithen ldsst und aus diesem Reichtum heraus auch dem Anderen oder deinem
Leben begegnen mochtest. Auf diese Weise kommen die tieferen Werte von dir und dem,
mit dem du eine Beziehung eingehst, verlangend und freudig aus Liebe zusammen.

LovesharingTantra bietet dir die M6glichkeit, all deine verschiedenen Energien zu einer
Einheit verweben zu lassen, wie die Energien deines Verlangens und deines Handelns,
deiner Oberfliche und deiner Tiefe oder von dir und deiner Seele. So wie verschiedene
Faden zu einem Stoff verwoben werden, so konnen auch deine Energien, oder aus der
Beziehung heraus eure Energien zu einer neuen Einheit verwoben werden.

LovesharingTantra begleitet dich in deiner Beziehung zu dir selbst bis zu den Ufern des
Sees der Liebe, der still in deinem spirituellen Herzen auf dich wartet. In Bezug auf deine
Beziehungen zu anderen Menschen begleitet es dich zur Schénheit der Nihe und gibt
dir das Vertrauen, platonische, spirituelle und kérperliche Intimitit einzugehen. Beides
sorgt dafiir, dass du sensitiver mit dem Leben umgehst und sowohl deine Méglichkeiten
als auch deine Unmoglichkeiten dankbar annimmst und damit umgehst.

LovesharingTantra verbindet dich nicht nur mit einer tieferen Beziehung und Intimitit
mit allem, fir das du dich 6ffnest, sondern auch mit der in den Tiefen deines
kraniosakralen Bewusstseins gespeicherten Erinnerung an die Nihe, das Eins-Sein und
die Zusammengehorigkeit mit dem Mutterkorper, die jeder Mensch wihrend seiner
fotalen Phase erfahren hat.

Das LovesharingTantra:
e vertieft dein Vertrauen in die wahre Schonheit von Nihe und Beziehungen

e ldsst dich erfahren, wie du aus gegenseitigem Respekt gemeinsam zur Ganzheit
kommst

e bringt dich zum See der Liebe in deinem spirituellen Herzen
e lisst dich erfahren, dass Leben Liebe und Liebe Leben ist

e verbindet dich mit der besonderen, in jedem Menschen vorhandenen Erfahrung der
Zusammengehorigkeit der Mutter mit ihrem ungeborenen Kind

e 1idt dich ein zu erfahren, wie Teilen dich 6ffnet, befreit und selbst bereichert

224



8. ChakraHealing — Kraft

Den harmonisierenden Wert reiner Lebensenergie willkommen heilen

Aus tiefem Respekt vor dem heilenden Wert der reinen Lebensenergie bringst du durch
ChakraHealing deine Chakren wieder mit deiner Essenz in Ubereinstimmung. Damit
diese Energiezentren richtig erblithen und ihre Energien harmonisch zusammenfinden,
gibt es 75 Bertihrungspunkte, die du nutzen kannst, um deine Energien wieder frei flieen
zu lassen und dich in eine friedvolle Ganzheit zu bringen.

Diese Form der Heilung betrachtet dein Menschsein als einen Kosmos von
Lebensenergien, in welchem die sieben Chakren die Hauptplaneten, die wichtigsten
elementaren Energiequellen sind. Diese sieben Lebensbereiche dienen dir am besten,
wenn sie harmonisch zusammenarbeiten kénnen und du diesen heilenden Einfluss so
frei wie moglich in dir zuldsst.

ChakraHealing kannst du, wenn du dafiir eingeweiht bist, als Behandlungsform an andere
weitergeben. In der School of Spiritual Awareness werden auch Selbstheilungskurse
angeboten. Bei einer solchen Selbstheilung 6ffnest du dich zunichst fiir die friedliche
Basis deiner Essenz. Die reine Lebensenergie, die von dort freigesetzt wird, hat ein
natiitliches Gleichgewicht und wirkt von dort aus heilend auf deinen Energichaushalt.
Beriihre dann die angegebenen Punkte auf sanfte, energiedurchlissige Weise. Offne dich
immer wieder fir diese Berithrungen, um die angebotene Energie aufzunehmen und von
dort aus in diesem Bereich deines Kérpers verteilen zu lassen.

Chakra-Heilung hat eine direkte Verbindung zur kraniosakralen Kohirenz in deinem
Korper. Es erinnert dich an die unbewusst immer noch in dir vorhandene Freude tiber
die kraftvollen Energiestréme, die du als Fétus auf dem Weg durch deine ,,disponierte
Wirbelsdule® gesptirt hast.

Die Chakra-Heilung:

e  kann auch als Selbstheilung angewendet werden

e verwendet 75 Chakra-bezogene Heilpunkte

e sendet keine Energie, sondern fordert dich auf, Energie durch Beriihrung zu
empfangen und zuzulassen

e Offnet dich dafiir, die verschiedenen subtilen Spannungsfelder und Potenziale in
deiner Energie lesen und verstehen zu lernen

e  Offnet die Verbindung zwischen dem Kronen- und Stirnchakra auf der einen Seite
(Spiritualitit) und dem Kreuzbein- und Wurzelchakra auf der anderen Seite
(Sexualitit)

e nihrt die anderen drei dazwischen liegenden Chakren, die hauptsichlich deiner
Beziehungsentwicklung dienen: das Kehlchakra (Verfeinerung), das Herzchakra
(Liebe) und das Magenchakra (Kraft)

225



9. KoshaMassage — Bewusstsein

Dein Bewusstsein spiirbar liebhaben

Eine KoshaMassage bringt auf subtile Weise Offenheit, Fluss und Freiheit in die
Zusammenarbeit zwischen den fiinf energetischen Schichten (Kosha=Mantel), die deine
Seele umgeben. Jede Kosha, die einem bestimmten Bereich deines Bewusstseins
entspricht, wird wieder in Einklang mit deiner Essenz und ihrer Kraft gebracht.

Die Massage bringt deine Bewusstseinsschichten auf flieBende Weise in Harmonie,
sodass ein Geflihl der Allumfassendheit entsteht, in welchem dein Bewusstsein und deine
Aura Frieden finden. Wenn du dafir initiiert bist, kannst du die Kosha-Massage als
Behandlungsform an andere weitergeben, aber in diesen Biichern verwenden wir sie als
Selbstmassage, immer nur in einem Aspekt der vollstindigen Kosha-Massage oder als
Vorbereitung darauf, aber die Tiefenwirkung ist dieselbe.

Die duBlere Schicht, Awnnamaya Kosha, bezieht sich auf deinen physischen Kérper. Die
zweite Schicht, Pranamaya Kosha, bezieht sich auf die gesamte Energie, die sich in dir
bewegt. Die dritte Ebene, Manomaya Kosha, bezieht sich auf die Freiheit deines Denkens,
Fihlens und Handelns. Die vierte Schicht, IZnanamaya Kosha, bezieht sich auf alles, was
mit Einsicht und Intuition zu tun hat, und die Schicht direkt um deine Seele, die
Apnandamaya Kosha, bezieht sich auf deine spirituelle Erfahrung von Liebe, Frieden und
Gliickseligkeit. Geo6ffnet und zusammenwirkend, lassen sie dich die unglaubliche
Schonheit des holistischen Menschseins etleben.

Eine KoshaMassage wirkt zusitzlich auf das kraniosakrale Netzwerk deines Kérpers. Die
energetische Erfahrung von Offenheit und Erfillung, die diese Massage bewirkt,
verbindet dich wieder mit der Erinnerung an deine tiefste Erfahrung, dich geliebt, ganz
und frei zu fihlen, so wie du es wihrend deiner fétalen Phase inmitten des umhillenden
Mutterkorpers erlebt hast.

Die KoshaMassage:
e harmonisiert dein Bewusstsein durch haptonomische Berithrungen, energetische
Streichbewegungen und dullerst subtile Massagen rund um deine Chakren

e hat eine reinigende Wirkung auf deine Aura, die kollektive energetische
Ausstrahlung all dieser Schichten

e  wirkt tief entspannend, weil deine Energien wieder freier flieBen kénnen

e bringt dein Handeln mit deinen Gedanken und Gefiihlen in Einklang und ldsst dich
auf dein tieferes Wissen vertrauen

e  bringt dich tiefer in Einklang mit dem Gliick der Seele
e st wie ein spirituelles Bad fir deine Inkarnation

226



10. AuraAwakening — Intuition

Entdecke die Sprache deiner energetischen Erfahrungen

Mit AuraAwakening kannst du dein Selbstbewusstsein stirken, indem du dich fur die
aussagekriftigen Energien deiner Aura 6ffnest. Indem du die Stimmungen und Werte
deiner Aura erkennst und, wenn es dir angezeigt wird, in Zeichnungen spiritueller
Erfahrungen ausmalst, verstehst du ihre empfindsame Weisheit besser und wirst immer
mehr fir den heilenden Frieden deiner offenen Anwesenheit erwachen.

Im AuraAwakening lernst du zu erkennen, wie frei das Licht deiner Seele durch dein
Menschsein hindurchgehen darf, um sich als seine Widerspiegelung, als deine Aura, um
dich herum auszukristallisieren.

Wenn du dich sensitiv fur das 6ffnest, was du in deiner Aura fihlst oder siehst, wirst du
feinfuhliger fiir diese Schwingungen, Farben, Sphiren und Energiestréme und lernst zu
verstehen, was diese verfeinerten Spiegelungen deiner Existenz dir iber deinen
spirituellen Stand sagen wollen.

Indem du diese Energien, Farben und Stréme in Zeichnungen einfirbst, die menschliche,
spirituelle Erfahrungen darstellen, entsteht spontan eine energetische Wiedergabe deiner
spirituellen Realitit. Auf diese Weise hilft dir das Wachwerden fiir deine Aura und das
Erkennen der Sprache deiner Aura, deine Beseelung zu erfahren, auch wenn die direkte
Nachweisbarkeit der Seele immer ein grof3es Mysterium bleiben wird.

AuraAwakening verbindet dich auch mit der in den Tiefen deines kraniosakralen
Bewusstseins gespeicherten Erinnerung an die umhillende Weite, Geborgenheit und
Lebenssphire des miitterlichen Kérpers, der wihrend der Wachstumsphase deines Fétus
vorlibergehend sozusagen deine Aura war.

Das AuraAwakening:
e steigert deine Selbsterkenntnis und dein Selbstbewusstsein
e ehrt dich, die subtile und tiefgriindige Sprache deiner Aura zu verstehen
e lisst dich die Freiheit erfahren, die das Leben mit deiner Aura dir gibt
e macht dich innerlich und intuitiv empfinglicher und sensitiver
e  Befreit dich von Mustern der Hartnidckigkeit

o Lisst deine Lebensweise und deine Gesundheit durch das Licht deiner Seele, deines
Wesens geheilt werden

227



11. SacredDance — Vertrauen

Aus der Seele heraus in anmutigen Formen bewegen

Der SacredDance ,,Sti Ananda Rasa® ist ein verinnetlichender, ausdrucksstarker und
heilsamer Tanz, der dich die freudige Energie der spirituellen Freiheit erfahren ldsst. Er
offnet den respektvollen und geliebten inneren Raum von Ananda, deines friedvollen,
gesegneten Herzens, und lisst dich diese Freude durch verschiedene choreografische
Bewegungen zum Ausdruck bringen, zusammen mit deinen Mittinzerinnen und
Mittanzern.

Durch SacredDance lisst du zu, dass diese Bewegungen aus deinem Inneren heraus frei
nach auflen hin eine Form erhalten. Indem du so empfinglich und sensibel fiir deine
innere Anwesenheit und die Ehrerbietung bist, mit der du deine Bewegungen ausdriickst,
kommen deine sakralen, andachtsvollen und spirituellen Gefiithle der Lebensfreude
gemeinsam zum Ausdruck.

Du tanzt und zelebrierst die Freude am Leben, wenn du zulisst, dass diese Lebensfreude
durch deinen Koérper und deine Anwesenheit in flieBende Bewegungen iibergeht. Dieser
Tanz ist emotional befreiend und ldsst dich das Leben auf eine ehrlichere und lebendigere
Weise leben.

SacredDance verbindet dich auch mit der in deinem craniosacralen Bewusstsein immer
noch vorhandenen Erinnerung daran, dass du, um jetzt als Mensch zu existieren, sowohl
den kraftvollen Beginn des Lebens (Empfingnis) in dir trigst als auch im Korper deiner
Mutter eine wachsene und lebendig werdende Frucht (Fétus) warst.

Der SacredDance:

e wird zu Anandajays Choreografie und dem Musikstiick Sri Ananda Mantra getanzt:
Mantra des spirituellen Gliicks, dessen Mantra-Geschichte, die als Inspiration fiir
die Choreografie diente, die du auf Seite 51 in diesem Buch nachlesen kannst

e sorgt dafiir, dass alle Aspekte dieses Tanzes, der ungefihr zwei Stunden dauert,
deine ganze Menschlichkeit berithren und freisetzen

o verbindet dich sowohl mit den kostbaren Tiefen deiner wahren Natur als auch mit
der freudigen Freiheit deines Herzens

e verbindet harmonisch korperliche Bewegung, emotionale Freiheit und
energetischen Fluss

e bringt die kraniosakrale Verbindung in deinem Koérper durch die Bewegungen
deines Oberkorpers und Beckens ins Gleichgewicht

e  bringt dich beim Tanzen in ein Bad der Freude und Liebe

228



12. SoulGuidance — Verlangen

Deine innere Stimme als spirituellen Wegweiser annehmen

SoulGuidance ist eine individuelle, spirituelle Begleitung, die dich wieder mit deinen
tiefsten Sehnsiichten und deiner Bestimmung verbinden méchte. Sie ladt dich ein, dich
dafiir zu 6ffnen, wo du in deinem Leben stehst und wie das mit deinen Bedurfnissen,
deiner Individualitit und deiner Seelenbestimmung zusammenhingt. Sie hilft dir, dich
fir deinen inneren Kompass zu 6ffnen, der als Einziger deinem Leben direkt Richtung
geben kann. Die Reflexion von jemandem, der dich so begleitet, gibt dir liebevoll den
Raum, mit deinen Bediirfnissen, deiner Bestimmung und deinem inneren Kompass in
Wechselwirkung zu treten und von dort aus eine verfeinerte Klarheit dartiber entstehen
zu lassen, in welche Richtung du dein Leben bewegen mochtest, um der Stimme deiner
Seele niher zu kommen.

Es ist eine Form der Begleitung, bei der der Respekt vor deinem Selbstwert auf der einen
Seite und die Ehrfurcht vor der GroBe des Lebens auf der anderen Seite die Offenheit
geben, die dich dazu bringt, deinem inneren Selbst als deinem stabilsten Fundament und
Lebensfiuhrer immer tiefer zu vertrauen.

Wenn du durchfiihlst, was du als Mensch in Bezug auf Sicherheit und Klarheit brauchst,
um dich mit deinem Wesen zu verbinden, wirst du erkennen, welche Handlungen wichtig
sind, um mehr im Einklang mit deiner inneren Stimme zu leben. Du lernst dann,
Lebensthemen sowohl von der menschlichen als auch von der spirituellen Dimension
her zu verstehen, so dass sich deine Entwicklung wie eine Art reinigende und
kraftgebende Pilgerreise anfiihlt. Wie eine Verinnerlichungsreise, bei der es sich immer
natiirlicher anfiihlt, mit sich selbst in Beziehung zu stehen und sich vom Tiefgang dieser
Beziehung leiten zu lassen.

SoulGuidance zeigt dir nicht nur von deiner eigenen Hssenz aus den Weg zu einem
ausgeglichenen, harmonischen und spirituellen Lebensstil, sondern verbindet dich auch
mit der in deinem kraniosakralen Bewusstsein gespeicherten Erinnerung daran, wie du
als Fétus wihrend der Schwangerschaft deiner Mutter der wichtigste Lebenswert in ihr
und ihrem Korper warst.

Der SoulGuidance:

e antwortet auf deinen tiefen Wunsch, mehr im Einklang mit deiner Seele zu leben

e bringt dich dir selbst nahe, so wie du als Fétus der Natur des Korpers deiner Mutter
nahe warst

e lisst dich bewusster erkennen, ob du dich mit dir selbst, mit anderen und mit der
Welt um dich herum aus deinem Inneren heraus oder aus deinem Verhalten heraus
in Beziehung setzt

e wird aus einer bezichungsorientierten Haltung heraus angeboten und stirkt dein
Selbstvertrauen

229



Die vier Hauptpunkte
von Anandajays ,,Friedensarbeit®

Anandajays Friedensbotschaft ist genau das, wonach sich die Welt und die Herzen der
Menschen sehnen. Sie ladt dich ein, dich sensitiv zu 6ffnen und tiefer bewusst zu werden,
anstatt an deinen Uberzeugungen festzuhalten, dich fiir das Sein zu 6ffnen, anstatt damit
beschiftigt zu sein, etwas werden zu wollen, aus Liebe zu leben, anstatt aus Gewohnheit
zu kimpfen, und bereit zu sein, miteinander zusammenzukommen, anstatt sich durch
Urteile voneinander zu entfernen. Die Themen, die hier behandelt werden, sind:

1. ,Light of Being“ — Jnana (Einsicht), Einsicht als Weg zur
Befreiung
Der erste Hauptansatz und die Grundlage seiner Arbeit basieren auf
der Kraft der Einsicht und der Liebe als dem, was Menschen
aufwachen lisst und sie aus ihren behindernden Sichtweisen und
Uberzeugungen befreit.

2. ,Light of Being* — Meditation, Meditation als spiritueller Weg
der Neuausrichtung
An zweiter Stelle steht in seiner Arbeit das Angebot einer
ganzheitlichen Meditation, damit die Menschen wieder spiiren, worum
es im Leben spirituell gesehen wirklich geht, und sich immer wieder
auf diese Essenz ausrichten kénnen.

3. ,Light of Being*“ — Yoga, Yoga als Lebensweise
Drittens widmet er sich in seiner Arbeit gerne der Realitit des
Menschseins, und das beginnt mit der physischen Erscheinung und der
menschlichen Inkarnation. Das Annehmen dieser konkreten Realitdten
trdgt den Namen Yoga und hilft den Menschen, sich fiir deren Inhalt
zu 6ffnen.

4. ,Light of Being* — Tantra, Tantra als Begegnungsweise

Als Viertes gibt er gerne Hinweise auf die Liebe und die vertiefende
Erfahrung, wirklich mit seiner Umgebung und anderen Menschen in
Beziehung zu treten. Zusammenkommen, miteinander interagieren
und sich trauen, sich tief mit anderen Menschen zu vermengen, ist
noch nicht so selbstverstindlich, und die energeische Schonheit, die
das freie Erleben von Beziehungen geben kann, fasst er unter dem
Begriff Tantra zusammen.

230



Light of Being-Jnana
— Erwachen und Leben: Einsicht als Weg zur Befreiung

Erwachen zu den inneren Werten deiner Existenz

Die befreiende Kraft der Einsicht (Jnana) bildet die Grundlage aller Entwicklungs-
prozesse innerhalb von ,,The Light of Being”. Anandajay sicht die Einsicht als das
spirituelle Licht, das eine befreiende Wirkung auf alle Bilder, Ideen und Uberzeugungen
hat, die die Menschen aus der Unsicherheit heraus festhalten, wihrend dies sie gerade
vom Wertvollen des Daseins fernhilt. Wenn das Licht die im Dunkeln gehaltenen
Lebensbereiche deines Bewusstseins erweckt, wird dir der Raum gegeben, aus einer
natiirlichen Offenheit heraus zu leben. In dieser Offenheit kommst du dann von selbst
in Kontakt mit der in jedem Menschen anwesenden wertvollen Seins-Erfahrung, ein
Wert, der deinem wahren Selbst und der Essenz des Lebens innewohnt. Wahtliche
Einsicht (Jnana in Sanskrit) bringt dich aus deinen unbewussten und daher unklaren
Gewohnheiten heraus wieder in Kontakt mit deiner wahren Essenz, und durch alles, was
du auf diesem Weg sichst und entdeckst, formt sich dein besonderer Entwicklungs- oder
Lebensprozess.

Durch die Einsichten, die The Light of Being anbietet, erwacht laut Anandajay das Licht
des Seins zum Leben durch beseelende Beriihrungen, die dich sowohl bis in die zartesten
Stellen deines Herzens als auch bis in die wesentlichsten Werte deiner Existenz 6ffnen.
Aller Unterricht von The Light of Being kommt hier zusammen, um deiner menschlichen
und spirituellen Entwicklung zu dienen, damit du mit den inneren Werten in Bertihrung
kommst, die das Leben sinnvoll, gliicklich und wertvoll machen.

Wahre Einsicht und ihre aufkeimende Liebe

In den Begegnungen mit Anandajay lernst du, dich fiir Lebensqualititen zu 6ffnen, die
du noch nicht kennst oder die dir noch nicht so vertraut sind, und deshalb von da aus
noch nicht lebst, obwohl du dich danach sehnst. Die Echtheit, von der aus er mit dir in
Beziehung tritt, ist so aufrichtig, empfindsam und urteilsfrei, dass es fir dich sehr
inspirierend sein wird, dich so gesehen zu fithlen und dich von da aus an die Hand
nehmen und begleiten zu lassen.

Fir Anandajay liegt der Wert der spirituellen Erkenntnis dort, wo du dein Menschsein in
seiner ganzen Fille erfihrst, wo du auch deine essentielle Anwesenheit erlebst, wo du
der Essenz deiner Selbst und des Lebens so nahe bist, dass du dich von selbst dankbat,
friedvoll und gliicklich fihlst. Das Erwachen zu diesen tieferen Dimensionen von dir
selbst verlduft immer Uber Einsichten, und die erhellende Freiheit, die du dann
wiedergewonnen hast, macht dich von selbst liebevoller zu dir, zu anderen und zu dem
Leben als Ganzes. Dieses sanfte und runde Gefiithl der Zuneigung bildet nimlich die
gefithlsmiBige Offenheit, in welcher das, was dir durch deine Einsichten bewusst

231



geworden ist, den Raum erhilt, sich zu entfalten und in deiner tatsdchlichen Lebensweise
waht zu werden.

Nihrboden fiir wahre Verinderung und Gliick

Anandajay verbindet an die Kraft aller Einsichten, die er mit Menschen teilt, den Begriff
der Zuneigung, um darauf hinzuweisen, dass, wenn die Einsicht nur intellektuell bleibt,
sie keine spirituelle Einsicht ist. Glicklich wirst du nicht durch Einsicht, sondern durch
die Freiheit des Gefiihls, die sich daraus ergibt, durch die Zuneigung oder Liebe, die du
dadurch wieder fiir das Leben, die anderen oder dich selbst empfindet. Spirituelle
Entwicklung ist eine Entwicklung, die die Essenz deines Menschseins und des Lebens
als Quelle des Gliicks und tiefer Werte wieder erfahrbar macht.

Dieser Wert ist auch wichtig fiir deine menschliche Entwicklung, denn du entwickelst
dich auch in deinen menschlichen Werte viel leichter, wenn du dich geliebt fiihlst.
Manche Menschen sehen schon jahrelang ein, was sie gerne dndern wiirden, fiihlen sich
aber innerlich nicht genug geliebt und deshalb nicht frei genug, um in diese anderen
Lebensbereiche einzutreten. FEinsicht ist notwendig, um aus Verengungen und
Uberzeugungen aufzuwachen, aber Aufwachen ist noch nicht aufstehen und leben. Um
auch aufzustehen und verlangend am Leben teilzunehmen, bedarf es eines inneren
Gefiihls von Wert und Liebe. Wenn Einsicht dich zu dieser Quelle der Zuneigung und
Liebe fiihrt, ist sie spirituell und bringt wahre Verdnderungen, die die Lebensqualitit und
Tiefe vergroBern und die Menschen dauerhaft gliicklicher macht.

Das Licht des Da-Seins

Mit der Kombination der Begriffe Zuneigung und Einsicht will Anandajay darauf
hinweisen, dass Einsicht der Erfahrung von Zuneigung vorausgeht. Zuneigung entsteht
nimlich dann, wenn durch all die Einsichten, die man gewinnt, so viele Begrenzungen
verschwunden sind, dass du das Leben dann in seiner wahren Fille siehst und etlebst
und du nur noch tiefe Liebe fiir diese GroBe und Schonheit empfindest. Der Begriff
Einsicht gibt an, dass du in dem bist, was du siehst. Dass du es nicht mehr aus Abstand
betrachtest oder von deinem Intellekt aus siehst, sondern dass du anwesend bist, da bist,
in der Wahrheit von dem, was vorher nur gesehen wurde. Da anwesend zu sein bedeutet
auch, dass du erfihrst und fithlst, was der Wert ist der da lebt und besteht.

Durch die Erfahrung dieses Wertes entsteht von selbst Zuneigung fiir das Bestehen des
Lebens, der Schépfung und fiir dich selbst als das von sich selbst bewussten Leben. Die
Zuneigung und Liebe dafiir ist so erfiillend, weil es auch das wesentlichste Gefiihl ist, das
du in dir selbst erfihrst und das durch das Gefiithl der Zuneigung dann von selbst aus
deiner Anwesenheit stromt. Du erkennst dann in dir selbst dieselbe Tiefe, Schonheit und
denselben spirituellen Wert wie in der Schopfung, die dich tiberall umgibt. Finsicht,
Zuneigung (Liebe) und Ganzheit (Geborgenheit) erweisen sich dann als die tieferen
spirituellen Werte, die du erfihrst (Spiritual Awareness), wenn du dem, was du wesentlich
bist, die Freiheit gibst, um zu sein (Light of Being).

232



Light of Being-Meditation
— Ganzheit und Stille: Meditation als Mittel zur

Neuausrichtung

Begegne deiner wahren Natur und lasse sie Gestalt annehmen

Anandajay beschreibt Meditation als das Erfahren eines kurzen oder lingeren Segens
oder einer Segnung. Ein Segen, denn dann wird durch alle Umstinde hindurch das Licht
siegen, deine Seele wird wieder aufleuchten, dein Herz wird wieder voll strahlen, dein
Wesen wird sich Uberall wieder zeigen, kurzum, die Wahrheit in dir feiert, dass sie besteht.
All das Leuchtende und Strahlende ist natirlich nichts anderes als die Hertlichkeit des
Lebens. Es ist das Leben selbst, das du dann vollstindig in und durch dich hindurch
zuldsst und wahr sein ldsst. Du gibst Raum, dass es in dir Form annehmen kann. Immer
dann, wenn der Herrlichkeit des Lebens, des Lebendigen im Menschen, Raum gegeben
wird, um in thm wahr sein zu dirfen, konkret zu werden, Form und Matetie zu werden,
bricht gleichsam die spirituelle Sonne durch. Dann erkennst du wieder, dass du als
Mensch der Grund bist, auf dem sich das Mysterium, das Leben, manifestieren darf, kann
und mochte.

Das Leben verpflichtet dich nicht dazu, an dieser Herrlichkeit teilzunehmen, denn du
darfst auch durch die Willensanstrengungen des Ego besetzt bleiben, aber wenn du dem
Mysterium begegnen mdochtest und bereit bist, es in dir Gestalt annehmen zu lassen, wird
dieses Mysterium fiir dich in deinem eigenen, ganz konkreten Menschsein erfahrbar, und
du fuhlst, dass deine wahtre Art Liebe ist.

Liebevolle Dankbarkeit

Deine Bereitschaft, das Wesentliche des Lebens in dir Gestalt annehmen zu lassen, gibt
der Essenz die Moglichkeit, sich konkret und erfahrbar als Segen auszukristallisieren. Auf
diese Weise wird der Essenz die Moglichkeit gegeben, ihren segensreichen Wert an dein
menschliches Sein und an die Erde und die Welt beizutragen. Dann ist Erleuchtung, der
Segen des Lichts, eine Folge reiner Nichstenliebe aus tiefer Dankbarkeit fiir die
Schopfung und ihren Initiator.

Als Mensch hast du die auBergewdhnliche und tief reichende Freiheit, die Essenz in dir
zuzulassen und sie in dir konkret wahr werden zu lassen. Du trigst die M6glichkeit in
dir, diese , kristallzarten® reinen Werte der Essenz, als Segnungen in dir selbst, als das
selbstbewusste Leben, zuzulassen, zu erfahren und zu sein, und dadurch diesen Wert in
die Welt einzubringen. Wann immer du dies zuldsst und dabei bewusst fiihlst, dass du an
dieser wertvollen Wahrheit teilnimmst, wirst du merken, dass du nichts anders tun
mochtest, als zu beugen, zu danken und zu strahlen.

233



Diese Erfahrung ist so berithrend, dass keine andere Antwort zur Verfiigung steht, als
deine liebevolle Dankbarkeit fiir das Gliick auszudriicken, das dir durch diese Erfillung
zuteil geworden ist.

Spirituelle Freiheit

Spiritualitidt hat wirklich nichts mit schwierigen Zielen, komplizierten Leistungen oder
besonderen Errungenschaften zu tun, sondern Spiritualitit ist einfach Teilnehmen an der
Freiheit, dem Sein, Gott, dem Wesen, der Essenz oder wie immer du es nennen
mochtest, sie in dir zuzulassen und es in dir wahr werden zu lassen. Dieses Eingestindnis
ist nur das Ergebnis deiner Bereitschaft, den Platz, den du selbst immer einnimmst und
besetzt hiltst, indem du dich mit allem identifizierst, freizugeben fiir den Wert der
Essenz, der dir und allen anderen zugrunde liegt und der immer, iiberall und unendlich,
in dir anwesend ist.

Herz-Energie

Deine Bereitschaft, die Essenz in dir wahr sein zu lassen, damit die Segnungen fir die
Welt wieder stattfinden konnen, ist eine Geste des Mitgefithls und des
Beziehungsbewusstseins. Das Beziehungsbewusstsein, das aus der Verbundenheit heraus
entstandene Bewusstwerden des Mitmenschen, der Erde, der Schépfung und der Essenz
in dieser Schopfung, bewirkt eine grofle Verdnderung in der Wahrnehmung von dir selbst
und der Welt, weil hierdurch die Herz-Energie viel mehr Freiheit erhilt.

Wenn das Herz-Chakra freier ist, hast du nicht mehr so viel Angst davor, dich
gefithlsmiBig und energetisch mit etwas oder jemand anderem zu vermengen. Dann wird
dir bewusst, dass gerade dann, wenn du den Mut hast, deine Identitit loszulassen, eine
tiefere Lebensqualitit erfahrbar wird, die dich tiefer in Kontakt mit deinem wesentlichen
Wert bringt. Wenn du bereit bist, dich nicht immer wieder mit etwas zu identifizieren,
wirst du von selbst eine tiefere Ebene in dir erfahren, eine tiefere Ebene in deiner
Anwesenheit, in der inmitten aller Verdnderungen, die das Leben mit sich bringt, Ruhe,
Stabilitit und Liebe erfahrbar sind.

Verlangen nach Zusammensein

Diese tiefere Ebene, dieser Seins-Grund, ist nicht bindend, sondern tragend, und dieses
Tragende verbindet uns, anstatt uns zu trennen. Es ist dein Verlangen nach
Zusammensein, dass dich diese tiefere Beziehung eingehen lisst, dass du dich fiir etwas
anderes 6ffnest und damit auch fur einen anderen Menschen, fir Gott, fiir die Essenz
oder wie immer du diesen tieferen Wert des Lebens auch nennst. So eine tiefere
Beziehung einzugehen, ist die Essenz der Meditation, auch wenn viele Menschen denken,
dass du zur Meditation alle Beziehungen loslassen solltest.

234



Vom ,Kokon‘ zur Beziehungsoffenheit

Die Light of Being-Meditation ist nicht dazu gedacht, dich aus Bezichungen
zurlickzuziehen und dich in deinem verschlossenen und eingeengten Ego einzusperren,
denn du méchtest ja gerade durch Meditation in diesem Gebiet mehr Raum entstehen
lassen. Meditation bedeutet, von seinet Freiheit Gebrauch zu machen, um neben allen
Beziehungen in welche das Leben dich bringt, auch die Beziehung mit dir, mit dir selbst
als Zentrum von allem was du erfihrst, einzugehen.

Meditation, die Beziehung zu sich selbst eingehen, zu sich selbst als dem Erfahrenden
von allem, ist deine Bereitschaft, dich dafiir zu 6ffnen. Meditation ist der Ausgangspunkt
dieser Begegnung, der Beginn dieser Beziehung, und dieser Offenheit, dem Wesentlichen
Raum in deinem Menschsein zu geben und sie so zusammenkommen zu lassen. In der
Meditation fihlst du dich selbst, du 6ffnest dich fiir das Wesentlichste in dir selbst und
damit 6ffnest du die Tiur, um mit dem Inhalt oder dem Wert, der sich da befindet, in
Beziehung zu treten. Deine Bereitschaft zur Meditation, deine Offenheit fir diese Tir,
tur diese ,Himmelspforte auf Erden’, ist an sich schon fantastisch und ego-beruhigend
und gibt dir sofort das Gefithl, mehr mit dem Wesentlichen in Kontakt zu sein.

Sehnsucht nach der lebendigen Beziehung mit deiner Essenz

Indem du dich in der Meditation wirklich fir den Inhalt 6ffnest, der aus dieser Pforte in
dich einstrémt, weil du zugestehst, dass es in dir wahr werden darf, kommst du mit dem
Ursprung von allem in Kontakt und erfihrst du die Liebe der Ganzheit, zu der auch du
gehorst. Meditation ist nicht dazu gedacht, eingeschlossen in deinem eigenen Kokon
besondere Erfahrungen zu haben. Meditation ist die Sehnsucht, wieder in einer
lebendigen und bewegenden Beziehung mit dem Inhalt deiner Essenz zu sein, um dich
mit dem wesentlichen Inhalt deiner Existenz vermengen zu dirfen. Wenn du dieses
Vermengen, diese Beziehung, in deinem Inneren zugestehst, wirst du von selbst alles
loslassen, woran du dich festgehalten hast, und wirst du, ebenso von selbst, den
wesentlichen Existenzgrund finden, nach dem du dich so sehr gesehnt hast.

In Beziehung mit der Liebesenergie der Schépfung

Wenn du in die Meditation als in eine offene Beziehung eintrittst, verschlie3t du dich
nicht vor irgendetwas und ziehst du dich auch nicht in die Isolation zuriick, sondern du
kommst in einen Ozean der Wesentlichkeit und Echtheit. Du kommst dann in eine
Beziehung mit der Liebesenergie, die die gesamte Schépfung durchdringt und sowohl
der Wert als auch der Ursprung all dessen ist. Nur die Tiefe einer solchen Beziehung
bestitigt zutiefst, dass du, als Teil des Ganzen, reine Liebe, Essenz und Wesentlichkeit
bist. Dann bedeutet deine Meditation, diese Beziehung einzugehen und die Liebe, die du
und das Leben wesentlich sind, in dir wahr werden zu lassen. Dann ist Meditation die
Offnung fiir diese erfiillenden Segnungen, sowohl fiir dich als auch fiir die ganze Welt.

235



Darf ich dich deshalb einladen, mit dem die Beziehung einzugehen, was du in dir selbst
als das Wesentlichste erfihrst? Darf ich dich einladen, bereit zu sein, dich mit dem zu
vermengen, was aus diesem erfahrbaren Essenz-Bereich an Vollheit in dich einstrémen
moéchte? Darf ich dich einladen, diese erfillende Qualitit in jeder Zelle deines
menschlichen Bestehens wahr, sptirbar und erfahrbar werden zu lassen? Und darf ich
dich einladen, auch in deinem téglichen Leben mit allem was ist und gleichzeitig auch mit
dem Inhalt und Wert der Essenz die in dir lebt, zusammen zu sein?

Die Liebe des Seins

Wenn du einmal fiir den Inhalt des Wesentlichen in dir offen bist, 6ffnest du dich von
selbst auch fur den Inhalt der Essenz in allem und bist du, wiederum von selbst, offen
fur die Essenz des Lebens als Ganzes.

Darf ich dich einladen, an dem teilzunehmen, wonach du dich schon so lange und tief
gesehnt hast, an der Freiheit, die Essenz des lebendigen Lebens iiber die Felder deines
menschlichen Bestehens stromen zu lassen? Wenn ja, dann danke, danke, danke, auch
im Namen der Schépfung, der Erde und der Welt, im Namen aller deiner Mitmenschen
und im Namen der Essenz von allem. Danke, dass du deine Bestimmung und dein
Potential erkannt und angenommen hast, und dass du aus Freiheit und Verlangen heraus
immer wieder am Zusammensein mit deinem essentiellsten Wert teilnehmen mochtest:
der Liebe des Seins.

236



Light of Being-Yoga
— Liebe und Kraft: Yoga als Lebensweise

Kérperwahrnehmung und Inkarnationsprozesse

Diese Herangehensweise an Yoga wird von Anandajay als Intensivprogramm und als
Yoga-Ausbildung unterrichtet. Deine spirituelle Essenz wird durch dein
Korperbewusstsein und deine Inkarnationsprozesse ans Licht gebracht. Anandajay sieht
Yoga als einen Wert, der seiner Meinung nach in die Lebensweise eines Menschen
hineinwirken soll. Thm zufolge ist Yoga keine korperliche Ubungsweise oder Disziplin,
sondern eine Einladung, durch eine verfeinerte Art der Korpererfahrung mit den tieferen
Werten der eigenen Existenz und der Existenz an sich in Kontakt zu kommen. Yoga hilft
dir auf diese Weise, aus der Verbindung mit diesem inneren Grund oder inneren Wert
des Seins zu leben. Light of Being-Yoga ist ein sensitiver, reflektierender und
beziehungsorientierter Weg, um mit Selbstbewusstsein und deinem spirituellen
Lebenswert in Kontakt zu kommen.

Im Folgenden beleuchtet Anandajay einige Kernpunkte dessen, was Yoga und Light of
Being-Yoga ist, wozu es einlddt und wie es seinen vollen Wert als Lebensweise entfaltet.

Beginne mit in Yoga zu sein

Im Light of Being-Yoga wird ausfiihrlich auf die zwolf natiirlichen Basishaltungen deines
Korpers eingegangen, wobei die Betonung darauf liegt, immer erst Kontakt mit der
Erfahrung von Yoga, Verbindung oder Harmonie zu machen, bevor man sich mit der
Haltung beschiftigt. Du brauchst dann nicht darauf zu achten, ob die Bewegungen
flieBend ablaufen, denn wenn du in Yoga bist, wird jede Bewegung von selbst sensitiv,
anmutig und leicht, sodass viel Raum bleibt, um alles tiefgehend zu durchfiithlen. Auch
brauchst du dann deinen Atem nicht zu beherrschen, denn wenn du in Yoga bist, ist dein
Atem von selbst ruhig und flieBend. Und du brauchst auch nicht darauf zu achten, dass
du in der Haltung nicht zu weit gehst, denn wenn du in Yoga bist, wendest du keine
Gewalt an, sondern betrittst du nur dankbar jene Riume, die der Korper dir zur
Verfugung stellt.

Seins- und Existenztraum

Light of Being-Yoga lidt dich ein, dich deinem Korper und seinen Haltungs-
méglichkeiten so zu widmen, dass du in ihm ruhig und wach anwesend sein kannst, um
dich von dort aus der Energie (Light) des Seins (Being) zu 6ffnen, die du vollstindig in
der umhiillenden Haltung zuldsst, sodass alle Zellen dadurch gefiillt oder dadurch berthrt
werden kénnen. Dann wirst du mehr und mehr die Werte von Beziehung und Liebe
erfahren und den anderen Lebensraum und die Lebensqualitit, die das mit sich bringt.
Auf diese Weise ladt dich dieses Yoga dazu ein, fiir den Raum des Seins zu erwachen, in

237



welchem du auf natiitliche Weise in Frieden und Harmonie bestehen darfst, zusammen
mit allem als Teil eines groBeren Ganzen, und von wo aus du ausstrahlen darfst, was du
bist.

Verlangen nach einer spirituellen Lebensweise

Light of Being Yoga entsteht aus deinem Verlangen nach einer spirituellen Lebensweise
und wird nicht dadurch geschaffen, dass du dich auf bestimmte Ingredienzien stiirzt in
der Hoffnung, dass sie dir diesen Tiefgang geben. Eine spirituell orientierte Lebensweise
erfordert eine breitere und tiefere Offenheit, durch die sich dir zugrundeliegende
Wahrheiten deiner Existenz offenbaren kénnen und diese wesentlichere oder
essentiellere Lebensqualitit zu deinem Lebenskompass werden kann. Dies ist auch der
Grund, warum diese Yoga-Ausbildung auf dem Basisprogramm von Anandajay basiert,
denn darin werden die philosophische Einbettung und der tiefere Hintergrund des
personlichen inneren Friedens besprochen und durchfihlt.

Verbinden

Yoga bedeutet Verbinden. So wie ein Joch (abgeleitet vom Wort Yoga) zwei Rinder
verbindet und sie in die gleiche Richtung gehen lisst, so dient Yoga dir, wenn es dein
Funktionieren und deine Essenz, dein Bewusstsein und dein Wesen, deine
Menschlichkeit und deine Inspiration miteinander verbindet. Es kann dich aber auch,
wenn du dich wihrend einer Yoga-Haltung darauf richtest, von dir selbst wegholen und
dich dadurch aus der Verbindung bringen, genauso wie du auch in deinem tdglichen
Leben durch dein Funktionieren immer wieder die Verbindung mit deinem Gefiihl oder
mit deinen tieferen Intentionen verlierst. Yoga mdchte alles, was dich in die Verbindung
mit deiner Essenz zurlickbringt, stirken und dich empfindsamer fiir das Fihlen machen
und dir den Mut geben, deinem Wesen, deiner Essenz oder deinem Seins-Wert zu
vertrauen. Nur aus Verbundenheit, aus Yoga, fiihlst du, wenn eine Lebensbewegung oder
Yogahaltung dir Harmonie und Frieden schenkt und dir sagt, dass du in
Ubereinstimmung mit dem tieferen Wert oder Grund deiner Existenz bist.

Empfinglich fithlen

Yoga, bewusst fithlend mit deinem eigenen korperlichen Bestehen umgehen, darin
bewegen, darin atmen und darin anwesend sein, ist eine Suche danach, wie der Reichtum
der Erfahrung des eigenen Kérpers mit den essentielleren Lebenswerten der eigenen
Existenz Hand in Hand gehen kann. Das empfingliche Fiihlen ist dabei wichtiger als die
Koérperhaltung, damit es mehr Raum fiir eine bewusstere, einfithlsamere und offenere
Erfahrung deines Menschseins gibt.

238



Reflektionen

Jeder Mensch lebt auf eine bestimmte Art und Weise, und wie dein Leben aussieht, ist
ein Ausdruck deines ,,state of being®. Jede Ausdrucksform deines Lebens und also auch
von dem, was du in einer Yogahaltung etlebst, ist ein Spiegel dessen, ob du wohl oder
nicht mit deinem Wesen verbunden bist und wie dein Leben sich von da aus gestaltet
hat. Du kannst diesen Spiegel jedoch nicht verindern, indem du selbst darauf zeichnest,
aber du kannst ithn annehmen, um dir von deiner Wirklichkeit bewusst zu werden und
aus ihr zu lernen, damit du dich weiterentwickeln kannst. Der Spiegel dessen, wie du mit
dem umgehst, was dein Korper dir zeigt und dich erfahren lisst, ist eine aufrichtige
Reflektion dessen, wie es mit dir auf allen méglichen Ebenen gestellt ist. Dieser Spiegel
ist nicht dazu da um dich zu stéren, sondern um dich zu dir selbst zuriickzubringen. Im
Yoga lisst jede Bewegung, jeder Atemzug und jede Spannung dir sehen, wer, was und
wie du in diesem Moment bist, woran du glaubst, worauf du baust und was du alles willst
oder nicht willst.

Vom Krieger zum Liebhaber

Wenn du dich auf diese Weise fur dich selbst 6ffnest und das sein darfst, was du in diesem
Moment bist, dann schenkst du dir selbst immer mehr Liebe. Auch die Liebe ist nie das
Ergebnis einer Anstrengung, sondern immer das Ergebnis einer vollstindigen Annahme,
eines vollstindigen Zulassens, und einfiihlend Raum geben an das, was ist. Du tust dies
nicht nur, indem du Yogahaltungen annimmst, sondern auch, indem du alles von dir
selbst und dich selbst als Ganzes annimmst. Schlief3lich ist Yoga die Einladung, nicht zu
kimpfen, sondern sich dem zu 6ffnen, was da ist und was es dir gibt. Diese Bereitschaft
ist eine Geste der Liebe. Yoga begleitet dich auf diese Weise vom Krieger zum Liebhaber,
denn Yoga ist als Ausdruck der Liebe, des Zusammenkommens, des Ganz-Seins und des
Waunsches, ein Teil der Ganzheit zu sein, gemeint.

239



Light of Being-Tantra

— Beziehung und Aura: Tantra als Begegnungsweise

Energetisches Bewusstsein und Beziehungs-Prozesse

Diese Herangehensweise von Tantra wird von Anandajay fiir niederldndische Schiiler als
Intensivprogramm und als Tantra-Ausbildung unterrichtet. Deine spirituelle Essenz wird
hier durch dein energetisches Bewusstsein und durch deine Beziehungs-Prozesse ans
Licht gebracht. Anandajay sieht Tantra als einen Eingang zur Verschmelzung von
innerem Frieden und zwischenmenschlicher Freiheit, der seiner Meinung nach bis in die
Essenz deiner Lebenskraft und Intimititserfahrung durchwirken soll. Seiner Meinung
nach ist Tantra keine sexuelle Form der Spiritualitit, sondern eine Einladung, durch eine
verfeinerte, einfithlsamere Art der Energie-Erfahrung in Kontakt zu kommen mit den
tieferen Werten deiner Essenz, mit der Essenz des anderen, mit der Essenz eures
Zusammenspiels und mit der Essenz des groleren Ganzen. Tantra hilft dir auf diese
Weise, Frieden zu finden, indem du dich mit allem anfreundest, was sich unvollkommen
anfihlt, und dadurch, jenseits der Dualitit, die heilige Ganzheit der Beziehungen und des
Lebens als Ganzes zu erfahren.

Energetisches Fiihlen

Innerhalb der Light of Being-Tantra werden die wichtigsten Basisenergien deines
menschlichen Bestehens ausfiihrlich besprochen, wobei die Betonung darauf liegt,
immer als erstes Kontakt mit deinem Energiefeld herzustellen und es mit allen Energien,
die du mit dir trigst, zusammenkommen zu lassen, sodass diese, zusammen mit deiner
Eigenheit, deinen Raum der Existenz und der Beziehungsbereitschaft bilden kénnen,
bevor du eine Beziehung mit jemandem oder einer bestimmten Situation eingehst. Dann
brauchst du nicht mehr darauf zu achten, ob du als lieb erscheinst, denn aus diesem
energetischen Gefiihl heraus wird auch die Energie deiner Sexualitit freier, so dass deine
Umgangsformen von selbst sensitiv, beziehungsorientiert und liebevoll sein werden.

Hierdurch entsteht viel Raum, um den Kontakt und den Austausch mit der anderen
Person tiefgehend zu durchfihlen. Auch brauchst du dann dein Ego nicht zu
beherrschen, denn aus diesem energetischen Fiihlen heraus ist dein Ego von selbst ruhig
und unterstiitzend. Du suchst dann viel mehr das Zusammenkommen und das
Zusammensein auf, und nicht deine eigenen Belange, und dadurch wendest du keine
subtile, den andern unterdriickende Gewalt an, sondern nutzt du dankbar die
energetische Weite, die dir unter anderem die Chakren (wichtige spirituelle Resonanzen
oder Zentren der Lebensenergie) und Koshas (energetische Dimensionen rundum der
Seele) zur Verfligung stellen.

240



Sein durfen was du bist

Light of Being-Tantra lddt dich ein, dich einem anderen Menschen oder einer Situation
so zu widmen, dass du in ihr prisent sein kannst, sowohl ruhig als auch wach, und dich
von da aus dem Licht (Light) des Seins (Being) 6ffnest und es vollig in dir zuldsst, sodass
alle Zellen damit gefiillt oder dadurch beriihrt werden kénnen. Dann erfihrst du mehr
und mehr die Werte des Bestehens, deiner Eigenheit und darin die Rolle der Sexualitit,
der Beziehung, und die Schonheit der energetischen Ganzheit, die diese Lebensqualitit
hervorbringt. Auf diese Weise lidt dich diese Form des Tantra dazu ein, wach zu werden
fir diesen Seins-Raum in welchem du, zusammen mit allem, als Teil eines groB3eren
Ganzen, auf natirliche Weise in Frieden und Harmonie bestehen darfst und ausstrahlen
darfst was du bist.

Spirituelle Begegnung

Light of Being-Tantra entsteht aus deinem Verlangen nach einer spirituellen Begegnung,
die das Ganze umfasst, und diese entsteht nicht dadurch, dass du dich auf bestimmte
Ingredienzien stiirzt in der Hoffnung, dass diese dir Tiefgang geben. Eine spirituell
orientierte Begegnung erfordert eine breitere und tiefere energetische Offenheit, durch
die sich die darunter liegenden Wahrheiten deiner Individualitit, Sexualitit und deines
Umgangs mit Beziehungen offenbaren kénnen und diese wesentlichere und realistischere
Lebensqualitit zu deinen sinnlichen und relationalen Antennen werden kann. Dies ist
auch der Grund, warum diese Tantra-Ausbildung auf dem Basisprogramm von
Anandajay basiert, denn darin werden die philosophische Einbettung und der tiefere
Hintergrund des persénlichen inneren Friedens besprochen und durchfiihlt.

Tantra, das bewusst fiihlend mit deiner energetischen Anwesenheit und deinem
Verlangen umgehen, ist eine Suche danach, wie der Reichtum des Erfahrens deiner
Chakren und anderer menschlicher Energiequellen und Energiestrome mit den
sensuellen Werten deiner Eigenheit und den wesentlicheren Werten deines Bestehens
Hand in Hand gehen kann. Sich dabei empfinglich zu fithlen ist wichtiger, als mit seinen
Energien umgehen zu kénnen, sodass mehr Raum entsteht, dein Menschsein bewusster,
einfiihlsamer und offener zu erfahren.

Reflektionen

Jeder Mensch lebt auf eine bestimmte Art und Weise, und wie dein Leben aussieht, ist
ein Ausdruck von deinem ,,state of being*. Jede Begegnung in deinem Leben und damit
auch das, was du in einer Beziehung mit einem anderen oder in einer bestimmten
Situation erlebst, ist ein Spiegel dessen, ob du alles, was du bist, zusammenkommen oder
nicht zusammenkommen ldsst und eine stimmende Ganzheit spiirst oder nicht. Du
kannst diesen Spiegel jedoch nicht verindern, indem du etwas darauf zeichnest, aber du
datfst ihn nutzen, um dir von deiner Wirklichkeit bewusst zu werden und daraus zu
lernen, damit du dich weiterentwickeln kannst.

241



Der Spiegel dessen, wie du mit dem umgehst, was deine energetische Erfahrung dir an
Ganzheit oder Spaltung sehen und erfahren ldsst, ist eine aufrichtige Reflektion dessen,
wie es mit dir auf allen méglichen Ebenen ist. Dieser Spiegel ist nicht dazu da um dich
daran zu stéren, sondern um dich zu dir selbst zurlickzubringen. Durch Tantra zeigt dir
jede Begegnung, jede Beziechung und jede Intimititserfahrung, wie frei du in dem
Moment bist, wo dein energetisches Bewusstsein noch dunkel ist, wo du Licht zulédsst
und dich frei und gliicklich fiihlst, und was du wohl oder nicht behalten willst, um dort
das Verschmelzen von allem zur Ganzheit zu verhindern.

Vom ,, Teiler* zum Heiler

Wenn du dich auf diese Weise fiir dich selbst 6ffnest und energetisch spiirst, wie du in
diesem Moment bist, dann schenkst du dir selbst mehr und mehr tantrische Heilung.
Auch Heilung ist nie das Ergebnis von Anstrengung, sondern immer das Ergebnis einer
vollstindigen Annahme, eines vollstindigen Akzeptierens und eines bewussten Fiihlens
alles von dir selbst als ein Ganzes. Tantra ist schlieBlich die Einladung, nichts zu trennen,
sondern zu erfahren, was Respekt vor der Ganzheit, die du bist, dir gibt. Diese
Bereitschaft ist eine Geste der Liebe. Tantra fihrt dich auf diese Weise vom ,, Teiler” zum
Heiler, denn Tantra ist als Ausdruck des Zusammenkommens gemeint, des Ganz-Seins
und des Wunsches, ein Teil der gréBeren Ganzheit zu sein.

Tantrische Beziehung

Wahrscheinlich lebst du mit der Intention, dass du an dir arbeiten willst, um ein besserer
Mensch zu werden. Das ist an sich sehr schon, aber es impliziert auch eine stdndige
Abweisung dessen, was du jetzt bist, und dariiber hinaus bestitigt es deine Uberzeugung,
dass du die Natur, die du bist, mit Willenskraft verindern koénntest. Diese Willenskraft
ldsst dich an die urteilende und trennende Kraft deines Egos glauben. Neben diesen
Gewohnheiten des Trennens und Wihlens gibt es jedoch noch eine andere, heilsamere
Lebensbewegung, die sich Beziehung nennt.

Beziehung entsteht durch den Wunsch, aufeinander zuzugehen und zusammen mehr zu
sein als jeder fiir sich allein, und gleichwertig miteinander in Kontakt, in Verbindung und
im Austausch zu sein. Beziehung ist das, was das Leben fortsetzt, erhilt und verlingert
und was der Existenz eines jeden Menschen und dem, was aus dieser Schénheit entsteht,
diesen besonderen Glanz verleiht. Kaum jemand ist jedoch mit dem Rat erzogen worden,
diese Beziehung mit sich selbst oder dem anderen und der Situation einzugehen, und das
ist auch der Grund, warum Tantra oft aus Gewohnheit vom Ego aufgegriffen und auf
die Suche nach einer auflergewohnlichen sexuellen Einheit reduziert wird. Im Tantra geht
es jedoch nur um die Freiheit, alle Energien in deiner Eigenheit zusammenkommen zu
lassen und so zu einer freien Erfahrung deiner kreativen Energie, deiner sexuellen
Realitit zu kommen. Die tantrische Einladung zur Beziehung besteht darin, sich mit einer
anderen Person oder irgendeiner Situation zu etwas vollig anderem und Neuem
verweben zu diirfen, und hier steht neben all den besonderen Energien, die das Leben
uns auch gibt, die prichtige Energie deiner Individualitit und Sexualitdt im Mittelpunkt.

242



243



Anhang I1
— The Light of Being

244



245



Uber Anandajay

Anandajay (1955 NL) ist ein Mensch, der tief von der Essenz des Lebens berthrt ist und
als auBlergewohnlicher spiritueller Lehrer angesehen und geschitzt wird. Durch seine
frithe innere Offenheit wurde sein Leben ganz selbstverstindlich der Vertiefung der
Beziehung zu seiner Essenz und der Unterstiitzung von Menschen gewidmet, die sich
nach spiritueller Entwicklung sehnen. Anandajay ldsst dich wieder den einzigartigen Wert
deiner Essenz erfahren, sodass du empfinglich wirst fiir den heilsamen Einfluss, den
diese Quelle, die in jedem Menschen anwesend ist, auf alles hat.

Seit seinem 10. Lebensjahr interessierte er sich vor allem fiir Gottesbewusstsein,
Selbsterforschung und Yoga, und mit 15 Jahren beschloss er, seinen eigenen Lebensweg
zu gehen. Er vertiefte sich in verschiedene Religionen und Kulturen und sonderte sich
ein Jahr lang in Finnland ab, um sein eigenes Bewusstsein noch tiefer zu ergriinden. Nach
verschiedenen Reisen durch Europa und Nordafrika fithrte ihn sein Leben nach Indien,
als er achtzehn Jahre alt war.

Dort verbrachte er Perioden in der Einsamkeit im Himalaya oder reiste umher, um mit
so vielen Lehrern wie moglich tGber seine inneren Erfahrungen zu sprechen. Im Alter
von achtundzwanzig Jahren nahm er den Wunsch seines damaligen spirituellen Lehrers
Yogacharya Sri S. Sundaram an, in die Niederlande zuriickzukehren, nachdem er von
ihm dazu eingeweiht worden war, um dort Meditation, verschiedene Formen von Yoga
und den spirituellen Tiefgang des Lebens zu unterrichten.

Im Jahr 2002 folgte er seinem inneren Gefiihl und verlegte sein Retreat-Zentrum von
der weiten Landschaft im Norden der Niederlande in die griine Hiigellandschaft der
ostbelgischen FEifel. Dort griindete er die Organisation The Light of Being, um seine
Botschaft von Einsicht, Liebe und Frieden weiter anzubieten und zu verbreiten, jetzt
auch zusammen mit anderen iber The School of Spriritual Awareness (Schule fiir
spirituelles Bewusstsein).

Der Kontrast zwischen den vielen Notlagen in der Welt und der liebevollen Reinheit der
menschlichen Essenz in seinem Inneren motivierte ihn, dazu beizutragen, dass auch fir
andere Menschen eine friedliche und beseelte Erfahrung leichter zuginglich wird. Die
Erfillung, die mit dem Erleben dieser Erfahrung einhergeht, fihrt die Menschen zurtick
zur berlhrenden Schénheit und Kraft ihrer Essenz und wird die Gesellschaft in eine
andere, spirituellere und weitsichtigere Intention bringen.

Anandajay ist seit 50 Jahren ein lichtvoller Begleiter, der es versteht, die mystischen und
wertvollen Tiefen des Seins auf direktem Weg fiir dich als Mensch zuginglich und
erkennbar zu machen. Im Laufe der Zeit hat er zur Unterstlitzung der vielen Seminare,
die er gegeben hat, 12 hilfreiche Arbeitsformen entwickelt und mehr als hundert
Musikstiicke, eine Vielfalt von Bichern und Dutzende von Videos veroffentlicht.
Heutzutage verbringt Anandajay die Winterzeit mit Stille und dem Schreiben seiner
Biicher und im Sommer gibt er seine Zusammenkiinfte, Retreats und individuelles
Coaching.

246



Uber The Light of Being

The Light of Being® ist der Name der Organisation, die Anandajay als Sammelbegriff fiir
all seine Aktivititen gegriindet hat. Er hat diesen Namen gewihlt, weil das Weitergeben
des Lichts des Seins, das er in Offenheit erfahrt, der Kern seiner Arbeit ist. Licht, sowohl
von auflen als auch von innen, lisst uns wachsen, leben und bewusst werden. Es gibt uns
die Offenheit, das Leben in seiner Gesamtheit zu erfahren.

In der Offenheit des Seins verschwindet der persénliche Drang zur Manifestation und
,»The Light of Being* kann von innen heraus frei durch uns hindurch nach auflen
strémen. Dieses Lebenslicht wird jeden Aspekt deiner Existenz beeinflussen und dir so
seine Quelle, die liebevolle Seele, offenbaren. ,,The Light of Being* ist die innere Qualitit,
die Anandajay als das Licht des Selbst erfihrt, in dem alles erwachen kann und darf.

Er erfihrt dieses Lebenslicht als einfach, empfinglich, liebevoll und lebenskriftig. Diese
Lebensqualitit ist die Folge einer offenen Lebenseinstellung und ist frei von
Ubungsprogrammen und zielgerichteten Handlungsweisen. Sie stimmt mit dem
natiirlichsten Zustand deines Menschseins tiberein und ist unabhingig von bestimmten
philosophischen oder religiosen Hintergrinden. ,,The Light of Being™ ist die
Lebensgrundlage und der Seinsgrund, in welchem du dich als ,,der Empfangende® als
das Wesentlichste erkennst und aus dieser Beziehung heraus mit deiner Einzigartigkeit
und der Welt umgehst.

Alle Aktivititen von The Light of Being® sind als spirituell orientierte Lebensbegleitung
gedacht. Durch eine realistische Einstellung zu all deinen Potenzialen und Gewohnheiten
helfen sie dir, freier und mit mehr Freude zu leben. Wenn du das Lebenslicht wieder in
dich hineinldsst, erfihrst du, wie wertvoll dein Dasein eigentlich ist und wie dieser
Reichtum dich auf allen Ebenen beeinflusst.

Fir ,, The Light of Being® steht Spiritualitit nicht fiir eine idealistische Bewusstseins-
ebene, die vom sogenannten Alltag getrennt ist, sondern du wirst eingeladen, deine
Beseelung als den natiirlichen Zustand zu erfahren, der mihelos und ganz normal dein
intimstes Zuhause ist. Du wirst eingeladen, dich vom Lebenslicht statt von deiner Angst
nihren, formen und begleiten zu lassen. Auch wenn der Schwerpunkt auf der
Selbsterfahrung liegt, ist die kampflose Lebensqualitit, die Anandajay vermittelt, neben
der notwendigen materiellen Nichstenliebe das Wesentlichste, was du zu deinen
Mitmenschen und zum Weltfrieden beitragen kannst.

Uber Anandajay Teachings

Im Jahr 2024 hat Anandajay das Light of Being-Zentrum und die School of Spiritual
Awareness einigen eingeweihten Schiilern anvertraut, die dort fortlaufende Aktivititen
und Retreats rund um die zwolf Arbeitsformen anbieten. Anandajay selbst wohnt im
Sommer neben dem Zentrum und begleitet dort eine Gruppe von Schiilern durch das
14-tigige Light of Being-Retreat, intensive Gruppentreffen und Einzelbegleitung. Diese
Aktivititen hat er jetzt unter dem Namen Anandajay Teachings untergebracht.

247



Anandajay Teachings

248



Die Vignette von ,,The Light of Being*

Die Vignette, die Anandajay beniitzt, ist aus einer Blumenform entstanden, die er als
Kind schon zeichnete, und die fiir ihn den Kontakt mit dem Wesentlichen zum Ausdruck
bringt. Der Strich deutet auf das Unterscheidungsvermégen hin, wodurch der
Unterschied zwischen Wahrem wund Unwahrem, zwischen Wesentlichem und
Personlichem, zwischen der irdischen Wirklichkeit und dem vielfaltigen Wahn deiner
Ideen sichtbar wird.

Wenn der Unterschied zwischen dem Wesentlichen und dem Unwesentlichen wichst,
dann wichst auch die Einsicht, dass Wesentlichkeit nicht durch das Ego erreicht werden
kann, sondern nur in Offenheit empfangen werden kann. Die Schale symbolisiert das
Empfangende. Empfangen bedeutet, bereit sein um zu fithlen und zu erfahren.

Je mehr das Vertrauen ins Empfangen wichst, umso mehr erfihrst du mit wachsender
Deutlichkeit, dass das Wesentliche als eine lebende Sonne als ein stromender Brunnen
als ein leuchtender Kern oder als dein liebevolles Herz immer in dir anwesend ist.

Der Punkt symbolisiert diesen wesentlichen Kern. Die Blume ist Symbol fiir das
Menschsein. Wenn nimlich die Blumenblitter, symbolisch fir die verschiedenen
Chakren und umgeben durch die Energie des Herz-Chakras, sich entfalten, ist das Herz
vollig offen und strahlt von seinem Wesen aus dir stindig entgegen. Dieses Strahlen
nennt Anandajay ,,The Light of Being®.

249



- School of Spiritual Awareness -

Adresse:
Hergersberg 44-46-49
4760 Biillingen, Belgien
Tel: +32 479 88 56 07
E-Mail: contact@lightofbeing.org
Website: www.anandajay.org/de | www.lightofbeing.de

Kontaktperson fiir Deutschsprachige:

Renate de Jong-Irion
Email: renate@lightofbeing.org

250



